
        
            
                
            
        

    




Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  1 









TUYỂN TẬP  

KHUYẾN TU TỊNH 

ĐỘ 











Biên soạn và kết tập 

Nguyễn Long, Pháp danh Minh Tâm 

 

Phật lịch 2556 – 2012 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  2 





Mục Lục 

PHÁP MÔN MỘT ĐỜI THÀNH TỰU ........................................... 7 

VÌ SAO PHẢI CẦU SANH TÂY PHƯƠNG CỰC LẠC ? ........... 19 

KHÔNG PHÁT TÂM BỒ ĐỀ KHÔNG THỂ VÃNG SANH ....... 26 

BA MÓN TƯ LƯƠNG: TÍN, NGUYỆN, HẠNH ..........................  29 

LƯỢC LUẬN AN LẠC TỊNH ĐỘ NGHĨA .................................. 35 

CHÂN THẬT NIỆM PHẬT ........................................................... 51 

TÍN NGUYỆN HẠNH VÀ CÁCH THỨC NIỆM PHẬT .............. 55 

TỪ TÁN TÂM NIỆM PHẬT ĐI ĐẾN ĐỊNH TÂM NIỆM PHẬT 59 

TẠI SAO CÓ CẢNH GIỚI MA ? .................................................. 64 

TẤT CẢ CHÚNG SANH VỐN DĨ LÀ PHẬT .............................. 65 

NGƯỜI NIỆM PHẬT PHẢI ĐOẠN CỘI GỐC ÁI DỤC .............. 72 

TỨ HOẰNG THỆ NGUYỆN ......................................................... 74 

PHÁP MÔN NIỆM PHẬT LÀ PHƯƠNG TIỆN THÙ THẮNG CỦA 

NHƯ LAI ........................................................................................ 87 

SANH TỬ LÀ VIỆC ĐẠI TRỌNG................................................ 96 

SỰ THÙ THẮNG CỦA PHÁP MÔN TỊNH ÐỘ .........................  105 

NHỮNG PHƯƠNG PHÁP NIỆM PHẬT .................................... 127 

PHÁT BỒ ÐỀ TÂM, MỘT LÒNG CHUYÊN NIỆM ................. 155 

LÀM THẾ NÀO ĐỂ THÀNH MÃN BỒ ĐỀ TÂM ..................... 158 

TỊNH ĐỘ NGHI LUẬN ............................................................... 167 

PHƯƠNG THUỐC VI DIỆU TRỊ TÂM BỆNH .......................... 194 

HÓA GIẢI VÌ CUỘC SỐNG HẠNH PHÚC TRÊN BÌNH DIỆN TOÀN 

CẦU .............................................................................................. 195 

BÀI PHÁP LỤC HÒA .................................................................. 211 

ƯU ĐÀM ĐẠI SƯ KHAI THỊ ..................................................... 224 

TU TÂM THANH TỊNH .............................................................. 226 

CHO NGƯỜI GIÀ BỆNH ............................................................ 230 

NIỆM PHẬT CÁCH NÀO GỌI LÀ LÃO THẬT NIỆM PHẬT ?243 

THẾ NÀO LÀ NIỆM PHẬT TAM MUỘI? ................................. 246 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  3 



NHỮNG NĂNG LỰC VÀ CẢM GIÁC CỦA NGƯỜI LÚC LÂM 

CHUNG ........................................................................................ 248 

KHUYẾN TẤN HUYNH ĐỆ ĐỒNG TU NIỆM PHẬT CẦU SANH TÂY 

PHƯƠNG ......................................................................................  257 

TIN LỜI PHẬT DẠY ................................................................... 261 

TÂM NGÃ MẠN ..........................................................................  268 

TÂM PHAN DUYÊN ................................................................... 274 

TÂM SÂN GIẬN ..........................................................................  278 

NGÃ CHẤP VÀ NGÃ SỞ CHẤP ................................................ 283 

TÂM TỪ BI .................................................................................. 290 

Y PHÁP BẤT Y NHÂN ............................................................... 302 

PHÀM SỞ HỮU TƯỚNG GIAI THỊ HƯ VỌNG ....................... 309 

ĐÔN LUÂN TẬN PHẬN, NHÀN TÀ TỒN THÀNH, LÃO THẬT NIỆM 

PHẬT, CẦU SANH TỊNH ĐỘ .................................................... 313 

KHAI THỊ SÁM HỐI CHO CHÚNG SANH............................... 317 

CÁCH GIẢI TRỪ OÁN THÙ VỚI OAN GIA TRÁI CHỦ ........ 319 

PHÁT NGUYỆN ĐẢNH LỄ PHẬT A DI ĐÀ ............................ 324 

PHÁT NGUYỆN VÃNG SANH TÂY PHƯƠNG .......................  327 

PHƯƠNG PHÁP NIỆM 10 DANH HIỆU A DI ĐÀ PHẬT ........ 330 

NHỮNG ĐIỀU CẦN BIẾT KHI TỊNH TỌA NIỆM PHẬT ....... 331 

MƯỜI ĐIỀU TÂM NIỆM ............................................................ 337 

Ý NGHĨA VÀ CÁCH THỨC LẠY PHẬT .................................. 339 

ĂN CHAY .................................................................................... 343 

TẠI SAO CHÚNG TA PHẢI PHÓNG SANH?........................... 355 

HỎI ĐÁP TRỢ NIỆM KHI LÂM CHUNG ................................. 357 

NHIềU NGƯỜI VÃNG SANH CÙNG LÚC THÌ LÀM SAO PHẬT A DI 

ĐÀ ĐÉN TIẾP DẦN HẾT ĐƯỢC? ............................................. 615 

TRI ÂN BÁO ÂN ......................................................................... 617 

TÂM THƯ .................................................................................... 621 

TÁC GIả KHÔNG GIữ BảN QUYềN .......................................... 623 

LỜI CẢM TẠ VÀ HỒI HƯỚNG ................................................. 624 

DANH SÁCH ẤN TỐNG ............................................................ 625 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  4 



  

 Đôi lời bày tỏ, 

 Chúng tôi xin mạn phép dùng một phần lời tựa của Pháp 

 Sư Diệu Chơn viết trong sách ‘Sức Chung Tu Tri’, vừa để giới 

 thiệu về Pháp Môn Tịnh Độ và cũng thay lời mở bày của chúng 

 tôi về  mục  đích của quyển “Tuyển tập Khuyến Tu Tịnh  Độ” 

 này. 

 Phật tử Nguyễn Long, Pháp danh Minh Tâm 

 Nam Mô A Di Đà Phật.  

 ---o0o--- 

Như Lai vì một nhân duyên lớn mà xuất hiện ở đời nhằm 

mở bày cho chúng sinh ngộ vào tri kiến Phật. Tuy nhiên, muốn 

mở bày để ngộ vào tri kiến hẳn phải có phương tiện – Từ bi làm 

gốc, phương tiện làm cửa – Thế nên mới có ba tạng giáo điển 

và mười hai bộ kinh, gồm thâu tám vạn bốn ngàn pháp môn. Lẽ 

cùng cực ấy đều vì mở bày ngộ vào tri kiến Phật và đều vì một 

đại sự nhân duyên này vậy! 

Pháp môn Tịnh Độ gọi là phương tiện thứ nhất trong các 

phương tiện, là vô thượng liễu nghĩa trong các pháp liễu nghĩa, 

viên đốn đến cùng cực trong các pháp viên đốn. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  5 



Đại sư Ngẫu Ích nói: “Chư Phật vì thương xót chúng 

sanh mê mờ nên theo căn cơ mà giáo hóa, tuy nẻo về không hai 

nhưng phương tiện có nhiều môn. Song trong tất cả các phương 

tiện, nếu tìm pháp môn rất vắn tắt, rất viên đốn thì chẳng gì 

bằng “niệm Phật  để  cầu sanh Tịnh  Độ”. Thế nên pháp môn Tịnh Độ là phương tiện và cũng là chân thật. 

Tổ  sư  Ấn Quang đã từng dạy: “Nếu chúng sanh trong 

chín cõi lìa bỏ pháp này thì trên không lấy đâu mà thành Phật 

đạo, còn mười phương chư Phật nếu bỏ pháp này thì dưới 

không thể độ khắp chúng sanh”. Vì pháp môn Tịnh Độ có công 

dụng như thế, nên mười phương chư Phật đều khen ngợi, chín 

cõi  đồng về, ngàn kinh đều xiển bày và muôn luận thảy thảy 

tuyên vậy! … 

 Pháp sư Diệu Chơn 

Tháng 10 Âm lịch, năm Giáp Ngọ tại Hoằng Hóa Xã – Thượng 

Hải. 

 

 

 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  6 



 

 Nhấ t Dạ  Hiề n Giả  



 Quá khứ không truy tìm 

 Tương lai không ước vọng 

 Quá khứ đã đoạn tận  

 Tương lai lại chưa đến  

 Chỉ có pháp hiện tại 

 Tuệ quán chính ở đây 

 Không động, không rung chuyển 

 Biết vậy, nên tu tập  

 Hôm nay nhiệt tâm làm  

 Ai biết chết ngày mai? 

 Không ai điều đình được  

 Với đại quân thần chết  

 Trú như vậy nhiệt tâm 

 Ðêm ngày không mệt mỏi  

 Xứng gọi Nhứt Dạ Hiền, 

 Bậc an tịnh, trầm lặng. 

  

  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  7 



  

PHÁP MÔN MỘT ĐỜI THÀNH TỰU 

  

 Trích trong Liên Trì Cảnh Sách 

 Việt dịch: Thích Quảng Ánh 

 ---o0o--- 

Chỉ nương pháp niệm Phật sẽ qua được biển sanh tử. 

Kinh  Đại Tập nói rằng: “Thời  đại mạt pháp hàng trăm 

triệu người tu hành, ít có một người đắc đạo, chỉ nương niệm 

Phật sẽ qua được biển sinh tử”. Thời  đại mạt pháp, căn khí 

chúng sinh ngu si yếu đuối. Không nương tựa vào sức đại từ, 

đại nguyện của đức Phật A Di Đà mà có thể đời nầy thành tựu 

sự giải thoát sanh tử, trong ức ức vạn người khó có một. Vậy 

hãy cẩn thận tuân theo lời chỉ dạy của đức Phật. Xin khuyên các 

vị hãy thành thật niệm Phật, một cửa thâm nhập, bằng không thì 

khó lo xong việc lớn sanh tử! 

Chẳng biết tốt xấu 

Thời mạt pháp nếu bỏ đi pháp môn niệm Phật thì không 

có bất cứ pháp môn nào có thể giải thoát được sanh tử. Bạn 

chẳng biết được tốt xấu, chẳng biết mình là phàm phu ngã mạn, 

trí tuệ  mờ  tối, chướng sâu, phước mỏng, nghiệp dày. Không 

chịu căn cứ vào lời dạy của đức Phật, thành thật tu hành nương 

nhờ  sức Phật cứu giúp. Pháp môn niệm Phật không thể nghĩ 

bàn. Lại theo ý riêng tu hành các pháp môn khác thì không có 

cách gì đạt  được lợi ích và thọ  dụng chân thật, lại không thể 

giải thoát khổ đau sanh tử trong đời này! 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  8 



Nguyên nhân Như Lai ra đời 

Đại sư Thiện  Đạo nói rằng: “Nguyên nhân Như Lai ra 

đời chỉ nói bản nguyện của Phật A Di Đà”. Đức Phật Thích Ca 

Mâu Ni tại đời ác năm trược nói pháp 49 năm, điều quan trọng 

nhất là dạy chúng ta niệm Phật một câu “Nam Mô A Di Đà 

Phật”, giới thiệu cho chúng ta pháp môn Tịnh Độ thù thắng, có 

thể một đời thành tựu việc giải thoát sanh tử. 

Người niệm Phật có đại phước báo 

Người có thể nghe và tin đến được một câu Nam Mô A 

Di Đà Phật này, họ đã nhiều đời nhiều kiếp đến nay tích lũy bao 

nhiêu nhân duyên căn lành phước đức, mới có thể đời nay gặp 

nghe và thọ trì pháp môn Tịnh Độ. Vì thế, người tín thọ niệm 

Phật đều có phước báo lớn. 

Phước báo trời, người 

Đời nay nếu không niệm Phật cầu vãng sinh, tất cả sự nỗ 

lực chỉ là phước báo nhân thiên, không có cách gì một đời này 

thoát khỏi sanh tử, vẫn phải trở lại luân hồi nơi sáu đường, quả 

thật đáng tiếc! 

Thiền thâm diệu vô thượng 

Kinh Đại Tập nói rằng: “Người tu hành chỉ niệm A Di Đà 

Phật, đó gọi là thiền thâm diệu vô thượng. Một câu Nam Mô A 

Di  Đà Phật chính là thiền, thiền nầy lại là thiền thâm sâu vô 

cùng thù thắng”. 

Thần chú thật đơn giản và chân thật 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  9 



Một câu Nam Mô A Di Đà Phật chính là mật. Sáu chữ 

hồng danh nầy y theo phạn văn, chưa phiên dịch một chữ, nên 

sáu chữ Nam Mô A Di Đà Phật là thần chú rất đơn giản và chân 

thật. 

Niệm Phật bằng với việc tụng hết thảy Kinh 

Trọn bộ kinh Đại Bát Nhã cô đọng lại chính là một câu 

Nam Mô A Di Đà Phật. Lại còn nói thêm rằng: “Tam tạng mười 

hai bộ kinh gói gọn trong một câu Nam Mô A Di Đà Phật”. Vì 

thế, niệm Phật một câu liền bằng với tụng hết Tam Tạng kinh 

điển. 

Niệm Phật không thể nghĩ bàn 

Một câu Nam Mô A Di Đà Phật đã là thiền, là mật rồi, lại 

còn là tổng quát hết cả Tam Tạng kinh điển. Nên pháp môn 

niệm Phật thật không thể nghĩ bàn. 

Niệm Phật là chánh hạnh 

Kinh Di Đà nói rằng: “Không thể dùng chút ít nhân 

duyên thiện căn phước đức mà được sinh về cõi Cực Lạc”. Nên 

người niệm Phật phải thường tinh tấn niệm Phật, lấy việc này 

làm chánh hạnh và lấy sáu độ và vạn hạnh làm trợ hạnh. Không 

nên để tâm phan duyên, đối với các duyên xấu cần phải hết sức 

tránh xa, đối với các duyên tốt cần phải nỗ  lực tùy duyên mà 

làm. Luôn cần phải chừng mực và có trí tuệ cân nhắc, không 

nên bỏ  gốc theo ngọn mà tu các chánh hạnh và trợ  hạnh lộn 

xộn. Rồi chỉ đuổi theo phước báu trời người mà quên mất việc 

lớn là giải thoát sanh tử của chính mình. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  10 



Một môn thâm nhập 

Thời  đại mạt pháp, người học Phật nên dùng tâm chân 

thật thành kính làm phép tắc để niệm Phật. Duy chỉ dùng một 

môn trì danh niệm Phật  để thâm nhập. Khởi phát cũng chẳng 

cần phải dính dáng tới quán tưởng hay quán tượng Phật. Nhân 

vì chúng sinh thời mạt pháp căn cơ chậm lụt, nên việc quán 

tưởng và quán tượng chẳng phải người thượng căn thì không 

thể thành tựu. Chỉ  hết lòng chân thật mà tụng một câu Thánh 

hiệu “Nam Mô A Di Đà Phật” sẽ vô cùng bảo đảm. 

Niềm tin sâu 

Chúng ta là những người tu học theo pháp môn Tịnh Độ. 

Đối với thế giới Tây Phương Cực Lạc của đức Phật A Di Đà và 

pháp trì niệm danh hiệu Phật cần phải có niềm tin thật sâu và 

không nghi hối việc sẽ được vãng sanh. Dù cho bất cứ sự cản 

trở phỉ báng nào, cũng không để dao động đến tín tâm và việc 

cầu sanh Tịnh Độ của chúng ta. Được vậy mới gọi là người có 

niềm tin sâu. 

Nguyện cấp thiết 

Chúng ta đã tin sâu lòng đại từ đại bi không bờ bến của 

đức Phật A Di Đà. Chúng ta nên phát nguyện cầu sanh về thế 

giới Cực Lạc.  Không chỉ là nguyện suông thôi, mà phải là 

 nguyện cấp thiết.  Trong tâm phải luôn luôn hết lòng thiết thực chán lìa cái kịch khổ của thế giới Ta Bà, vui mừng cầu cái vui 

vô cực của thế giới Cực Lạc. Lập nên nguyện rộng lớn, cầu 

sanh về cõi Cực Lạc  ở phương Tây. Dẫu cho tiếng tăm, lợi 

dưỡng hoặc bệnh khổ hành hạ  cũng  đều không thay đổi  được 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  11 



tâm nguyện cầu sanh Tịnh Độ. Được vậy mới gọi là người có 

nguyện tha thiết. 

Tự hỏi lương tâm 

Người  đời nay vì sao cũng niệm Phật mà không được 

vãng sanh? Đây là do tuy tu học pháp môn Tịnh  Độ nhưng 

niềm tin không được sâu, có nguyện nhưng nguyện không thiết, 

có thực hành nhưng thực hành không đủ sức. Vẫn quyến luyến 

cõi Ta Bà, đối với danh lợi thế tục, tình duyên con cái nhiều thứ 

ràng buộc, vẫn còn vạn duyên không chịu buông xuống.  Đối 

với việc cầu sanh thế giới Cực Lạc, ba món tư  lương “Tín, 

Nguyện và Hạnh” làm đầy đủ được bao nhiêu? Đối với danh lợi 

trần duyên của thế giới Ta Bà, buông bỏ được bao nhiêu? 

Thành thật niệm Phật 

Chân thật niệm Phật chính là thành thật đem một câu A 

Di Đà Phật làm “bổn mạng nguyên thần” của chính mình. Cần 

phải trì niệm sao cho rành mạch, rõ ràng, miên mật. Tuyệt đối 

tín tâm không nên để bị dao động vì bất cứ phương pháp nào 

được cho là huyền bí hay thần kỳ. 

Sống chuyển thành chín, chín chuyển thành sống 

Người hành trì pháp môn niệm Phật cần phải thực hành 

hai nguyên tắc lớn “chỗ  sống chuyển thành chín, chỗ chín 

chuyển thành sống,” nghĩa là phải đem một câu Nam Mô A Di 

Đà Phật niệm cho thật nhiều và tương tục. Trong bốn oai nghi 

đi, đứng, nằm, ngồi, phải luôn thúc giục chính mình chỉ niệm 

một câu Phật hiệu, lâu ngày dài tháng sẽ thành thói quen tốt cho 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  12 



việc niệm Phật. Đến khi lâm chung, Phật hiệu tự nhiên vẫn có 

thể đề khởi được, lúc nầy nguyện vãng sanh coi như đã có phần 

nắm chắc trong tay. 

Một tức ba, ba tức một  

Niệm Phật chính là tịnh, là thiền, là mật. Một tức ba, ba 

tức một. Tức một câu Nam Mô A Di Đà Phật bao gồm tất cả 

những tinh hoa mà đức Thế Tôn thuyết pháp trong 49 năm. 

Pháp niệm Phật đích thực là không thể nghĩ bàn! Hãy hết lòng 

thành thật,  đem một câu Nam Mô A Di Đà mà niệm liên tục 

đều đặn vì tất cả tinh túy của Phật giáo đều nằm trọn ở trong đó. 

Nương vào tự lực hay nương vào Phật lực? 

Học thiền, mật sở dĩ khó thành tựu là do nương tựa vào 

chính sức của mình, nên chỉ bậc thượng căn mới có thể thành 

tựu. Còn niệm Phật dễ thành tựu là nhờ nương vào lòng đại từ, 

đại bi của Đức Phật A Di Đà gia trì. Chúng ta hãy nương vào 

bổn nguyện tiếp dẫn chúng sanh và sự gia hộ của Ngài, thì hết 

thảy bậc thượng, trung, hay hạ căn đều được nhiếp thọ, một đời 

thành tựu vượt phàm vào thánh, cắt ngang dòng sanh tử nhọc 

nhằn. 

Bí quyết niệm Phật 

Cần nuôi dưỡng thói quen niệm Phật sao cho thuần thục 

và tương tục. 

Niệm Phật lớn tiếng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  13 



Khi niệm Phật nếu vọng niệm dấy khởi, tâm thức tạp 

loạn, không thể chuyên chú, ắt cần phải niệm lớn tiếng để nhiếp 

tâm. Dùng tai lắng nghe để có thể trừ  được vọng niệm. Kinh 

Nghiệp Báo Sai Biệt nói rằng: “Niệm Phật lớn tiếng có 12 thứ 

 công đức. Một, có thể trừ bệnh ngủ gật. Hai, thiên ma kinh sợ. 

 Ba, tiếng vang biến khắp mười phương. Bốn, dứt khổ trong ba 

 đường ác. Năm, âm thanh bên ngoài không lọt vào tai. Sáu, tâm 

 chẳng tán loạn. Bảy, tinh tấn dũng mãnh. Tám, Chư Phật hoan 

 hỷ. Chín, Tam Muội1 hiện tiền. Mười, vãng sinh Tịnh Độ”. 

Cách hành trì của người học Phật 

Trong cách hành trì của người học Phật,  điều tối quan 

trọng là cần phải thâm nhập một môn. Chân thành chấp trì 

Thánh hiệu A Di Đà Phật, dầu cho biển động, núi tan hoặc phải 

trải qua thời gian lâu dài, ý chí tuyệt cũng không hề thay đổi. 

Mọi hành vi trong cuộc sống, nên lấy việc không sát sinh, 

ăn chay làm đầu cho hạnh  đoạn các điều ác; Lấy việc chuộc 

mạng phóng sinh làm đầu cho hạnh hành các điều thiện. 

Tự thanh tịnh ý mình 

Với người niệm Phật muốn thanh tịnh được ý mình, phải 

có tâm bền vững trụ chắc vào một câu Nam Mô A Di Đà Phật. 

Dùng nhất tâm niệm Phật để chặt đứt và hàng phục muôn vàn 



1  Tam muội: Còn gọi là Tam Ma Đề hoặc Tam Ma Địa. Trung Hoa dịch là Chánh Định, tức là lìa các tà niệm, tâm trụ một chỗ không các tà niệm Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  14 



vọng niệm, từ tâm thanh tịnh. Nếu giữ việc niệm Phật không 

gián đoạn, thì tánh Phật xưa nay có sẵn nơi mỗi chúng ta dần 

cũng sẽ hiển lộ. 

Chỉ và quán 

Có người nói rằng: Thế nào gọi là Chỉ và Quán? Quả thật 

chỉ niệm một câu A Di Đà Phật chính là chỉ và quán rồi. Có thể 

chuyên niệm danh hiệu Nam Mô A Di Đà Phật đến khi không 

còn khởi vọng niệm, vọng niệm khi không còn sinh gọi là chỉ. 

Khi niệm danh hiệu Phật thường biết từng niệm, từng niệm rõ 

ràng  đều  đặn gọi là quán. Trong kinh Lăng Nghiêm, Đại Thế 

Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông chương dạy: “Thu nhiếp 

 sáu căn, tịnh niệm liên tục”, nên chân thật và tương tục chấp trì danh hiệu Phật chính là Chỉ và Quán vậy. 

Tức tâm Tịnh Độ 

Dù bạn dốc sức nghiên cứu các pháp môn Chỉ Quán, có 

thể  nơi giáo chỉ tông Thiên Thai mà dung hội và quán thông, 

thậm chí còn có thể  tụng thuộc làu làu Tam tạng kinh điển, 

nhưng tất cả cũng đều không có chỗ dụng, vẫn chỉ là kẻ phàm 

phu vì còn bị trói buộc trong vòng luân hồi sanh tử. Duy chỉ có 

pháp môn niệm Phật là thật không thể nghĩ bàn. Xin khuyên tất 

cả Phật tử hãy biết tâm mình là cõi Tịnh Độ, nên an tâm niệm 

Phật chớ để thời gian luống qua, vì mạng người có hạn! 

Thời mạt pháp niệm Phật dễ thành tựu 

Đức Phật là bậc thông suốt Tam Giới. Ngài dạy rằng: 

“Thời  đại chánh pháp giải thoát thành tựu. Thời  đại tượng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  15 



 pháp thiền định thành tựu. Thời đại mạt pháp niệm Phật thành 

 tựu”. Đối với lời dạy nầy chúng ta nên hiểu biết rõ ràng, thời đại mạt pháp Thánh nhân ngày càng xa cách, vận mạng pháp 

môn ngày càng suy giảm, căn cơ chúng sanh càng châm lụt, 

phước báo mong manh, trí tuệ thô thiển, tội nghiệp sâu nặng. 

Nên chỉ còn cách nương tựa vào nguyện lực đại từ đại bi của 

đức Phật A Di Đà. Nương tựa vào một câu Thánh hiệu thù 

thắng nhưng hết sức đơn giản này, mới mong có thể vượt thoát 

khỏi vòng sanh tử luân hồi. 

Đệ tử Phật chân chánh 

Tất cả việc tu hành không nên xa rời pháp niệm Phật, tất 

cả  sự hành trì không nên trái với sự thành thật. Không niệm 

Phật, tu hành không thể thành tựu; không thành thật, tu hành 

không thể được đắc lực. Nhớ kỹ lời giáo huấn để lại của Đại sư 

Liên Trì là: “Thành thật niệm Phật! ” 

Đầy đủ lòng tin và tâm nguyện 

Đại sư Ngẫu Ích trong “A Di Đà Yếu Giải” giảng rất rõ 

ràng: “Được sinh Cực Lạc hay không, phẩm vị cao hay thấp 

hoàn toàn do nơi niệm Phật sâu hay cạn”. Người niệm Phật chỉ 

cần đầy đủ niềm tin và tâm nguyện, khiến khi lâm chung mười 

niệm khởi  được cũng quyết  được vãng sanh. Nhưng sao hiện 

nay người niệm Phật rất nhiều mà người vãng sanh lại rất ít? – 

Then chốt chính là niềm tin, tâm nguyện không khẩn thiết, và 

sự tu hành quá thô thiển chậm lụt, không cố gắng tới cùng. 

Niệm Phật chính là Giới, Định, Tuệ 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  16 



Giải thích và phát huy hết ý nghĩa của ba tạng kinh điển 

chẳng qua cũng chỉ trong ba chữ Giới, Định, Tuệ mà thôi. Một 

câu Nam Mô A Di Đà Phật đã đầy đủ viên mãn phước đức và trí 

tuệ. 

Nói hết tất cả  lời tốt trong thiên hạ, chẳng bằng không 

nói một lời mà chỉ thầm niệm một câu A Di Đà Phật! 

Làm hết tất cả việc tốt trong thiên hạ, chẳng bằng không 

làm gì mà chỉ chuyên niệm một câu A Di Đà Phật! 

Học hết tất cả  học vấn của thế gian, chẳng bằng không 

biết một chữ mà chỉ chuyên niệm một câu A Di Đà Phật! 

Đại Bồ Tát Văn Thù và Phổ Hiền thảy đều niệm Phật 

- 

Trong kinh Quán Phật Tam muội, ngài Bồ Tát Văn 

Thù nói kệ rằng: 

  

 Nguyện tôi khi mạng chung, 

 Diệt hết các chướng ngại. 

 Đối diện Phật Di Đà, 

 Sinh về nước Cực Lạc. 

- Trong 

phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện kinh Hoa 

Nghiêm, ngài Bồ Tát Phổ Hiền nói kệ: 

 Nguyện cho tôi khi sắp lâm chung 

 Trừ sạch tất cả các chướng ngại. 

 Mắt thấy rõ đức Phật Di Đà, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  17 



 Tức được sinh về nước Cực Lạc. 



Đến như những bậc đại Bồ Tát như Ngài Văn Thù, Phổ 

Hiền còn niệm Phật, cầu sanh về thế giới Cực Lạc. Vậy mà 

ngày nay, không ít người coi thường việc niệm Phật phát 

nguyện vãng sanh. Thật  đáng tiếc!  Đáng thương thay! Bạn tự 

cho mình là hạng người gì? Đức Phật chỉ  dạy, khuyên bảo 

chúng sanh cầu sanh về cõi Cực Lạc Phương Tây, bạn lại không 

chịu nghe lời Phật dạy. Đem “giá trị liên thành” vô giá đổi một 

văn tiền có giá trị vứt bỏ bên đống rác. Đáng trách bạn không 

biết tốt hay xấu. Có mắt không tròng, nên nhìn không thấy Thái 

Sơn, nghiệp chướng quá nặng, phước báu lại mong manh! 

Pháp môn đặc biệt 

Tổ  sư  Ấn Quang đã từng dạy: “Nếu chúng sanh trong 

 chín cõi lìa bỏ pháp này thì trên không lấy đâu mà thành Phật 

 đạo, còn mười phương chư Phật nếu bỏ pháp này thì dưới 

 không thể  độ khắp chúng sanh.” Niệm Phật là pháp môn đặc 

biệt. Đức Phật một đời chỉ dạy, căn cơ thượng, trung và hạ đều 

được lợi ích. Tất cả chúng sinh trong pháp giới đều nên tu tập. 

Trên đến Bồ Tát Đẳng Giác, dưới đến kẻ buôn bán nhỏ, hạng 

đầy tớ thấp hèn, chỉ  cần chịu niệm Phật  đều giống như nhau, 

thừa cơ  nương vào sức Phật cứu  độ, chót vót vượt phàm vào 

Thánh thoát khỏi sanh tử. Niệm Phật là pháp môn vô thượng, 

rất cao siêu, huyền diệu không thể nghĩ bàn, chỉ trong một đời 

là thành tựu. 

Bình thường rất cao, thành thật rất diệu 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  18 



Tâm bình thường thì đạo càng cao, lòng thành thật thì 

pháp Phật mầu nhiệm. Pháp môn tu hành cao siêu, mầu nhiệm 

chính là giữ tâm rất bình thường. Tu hành và học Phật  được 

thành tựu là do sự thành kính và chân thật. Một câu Nam Mô A 

Di  Đà Phật rất bình thường nhưng cũng  rất cao siêu và thù 

thắng. Một câu Nam Mô A Di Đà Phật rất đơn giản nhưng cũng 

rất uyên áo.  Từ thủy  đến chung, vĩnh viễn không thay đổi, không rời câu niệm Phật, chính là hạng người bậc nhất trong số 

người tu tập Phật pháp. 

Hãy nhanh quay về niệm Phật 

Bao nhiêu thí dụ  về  sự tu hành của các chư  vị  cổ  đức 

trong quá khứ là những tấm gương để cảnh tỉnh chúng ta. Hiện 

nay, người trí giả  rất thích tham thiền và nghiên cứu giáo lý, 

thường coi rẻ việc niệm Phật, xem việc niệm Phật là cạn cợt, là 

pháp môn của kẻ nam nữ ngu si. Xin những người nầy hãy tự 

hỏi lại chính mình. Trí tuệ của quý vị có sánh được với Thiền 

sư Bách Trượng, Đại sư Liên Trì, Triệt Ngộ hay không? Sự tu 

hành của quý vị có tinh tấn vượt trội như các chư vị cổ đức này 

hay không? Chư  vị  cổ  đức với nghị  lực, hạnh kiểm và trí tuệ 

hơn người, cũng đã tiêu phí tâm huyết hơn mấy mươi năm rồi 

cũng không có cách gì ở trong tham thiền mà đạt  được thành 

tựu. Vậy quý vị  tự cho mình là hạng người gì, còn lớn tiếng 

không biết thẹn thùng là chỉ muốn tham thiền, không nguyện 

niệm Phật? Có thể nói rõ hơn với quý vị là cho dù quý vị dốc 

tất cả nỗ lực cũng chỉ phí tổn tâm huyết mà thôi, tuyệt không có 

cách gì thành công được. Hãy nhanh quay về niệm Phật đi, chớ 

nên coi thường việc này. Mong thay! Mong thay! 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  19 



 ----o0o--- 

VÌ SAO PHẢI CẦU SANH TÂY 

PHƯƠNG CỰC LẠC ? 

  

 Trích trong Tịnh Độ Hoặc Vấn  

 do Thiên Như Duy Tắc Thiền Sư thuật, 

 Hòa Thượng Thích Thiền Tâm chuyển ngữ. 

 ---o0o--- 

  

 Hỏi:    Sở dĩ Phật, Tổ ra đời vì độ chúng sanh; học giả chỉ lo 

 việc lớn chưa xong, nếu đã phát minh đại sự (tức ngộ đạo), nên 

 theo gương đấng Đại Giác hiện thân vào nơi khốn khổ, không 

 hiềm đường sanh tử, mà độ khắp hàm linh. Nếu bậc đã ngộ đạt 

 mà còn cầu sanh Tịnh Độ, đó chẳng qua là tâm niệm chán khổ 

 tìm vui, không đoái đến kẻ đang ở trong vòng chìm đắm? Tôi dù 

 ngu hèn, vẫn không thích làm như vậy!  

Đáp:   Thấy chiếc trứng mà muốn cho nó nở liền, tâm niệm ấy 

sao đà vội gấp! Ông cho rằng sau một phen tỏ ngộ, thì nghiệp 

tập  đã dứt sạch,  được ngay vị  bất thối chuyển  ư? Và cũng 

không còn học khắp Phật Pháp, không cần phải tu hành thêm để 

chứng những quả vị từ thấp đến cao ư? Hay là ông lại nghĩ: sau 

một phen ngộ đạo, tất đã đồng hàng với chư Phật, có thể vào 

sanh ra tử không bị chướng duyên nhiễu loạn ư? Nếu quả như 

thế thì chư Đại Bồ Tát trải qua hằng hà sa kiếp tu sáu độ muôn 

hạnh, cũng đều phải hổ thẹn với ông vậy! 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  20 



Cổ giáo đã có lời răn nhắc: “Hàng Thanh Văn còn muội 

lúc ra thai, bậc Bồ Tát còn mê khi cách ấm!” Hai hạng ấy mà 

còn như thế, huống chi người ngộ giải non kém, tự  cứu chưa 

xong giữa  đời nay ư? Dù cho chỗ  tỏ ngộ có sâu xa, trí thông 

hiểu có cao sáng, hạnh cùng giải hợp nhau, chí quyết muốn độ 

người; nhưng vì chưa lên hàng bất thối, lực dụng chưa đầy đủ, 

mà muốn ở cõi đời ác nầy hóa độ kẻ cang cường, điều ấy bậc 

Tiên Thánh cũng chưa hứa nhận. Ví như  đem chiếc thuyền 

đóng trám chưa kỹ, để vớt người nơi biển dậy ba đào, cái họa 

trầm nịch cả đoàn tất không tránh khỏi. 

Cho nên Luận Vãng Sanh nói: “Muốn du hành nơi  địa 

ngục, muốn cứu độ chúng hữu tình mê khổ, trước phải cầu sanh 

về cõi kia, đợi khi chứng  được Vô Sanh Nhẫn rồi sẽ trở  lại 

đường sanh tử mà thật hành bản nguyện. Do nhân duyên ấy nên 

người tu mới cầu về  Tịnh  Độ.” Lại Tiên Thánh cũng  đã bảo: 

“Chưa  được vị  Bất Thối Chuyển, chưa chứng Vô Sanh Nhẫn, 

cần phải thường không rời Phật. Ví như trẻ thơ không nên xa 

mẹ, như chim non chỉ có thể bay chuyền theo cành cây.” 

Nay ở cõi Ta Bà nầy Đức Thích Ca đã diệt, Phật Di Lặc 

chưa sanh. Huống nữa, bốn đường khổ thú, nhân quả dây dưa, 

trăm mối ngoại tà, thị phi rối loạn; sắc tốt tiếng dâm hằng 

quyến dụ, cảnh hư duyên ác mãi vây quanh. Trong hiện trạng 

ấy,  đã không có Phật  để  nương nhờ, lại bị  cảnh duyên làm 

khuấy động, hàng sơ tâm ngộ đạo hỏi mấy ai không bị thối lui? 

Cho nên Đấng Thế Tôn ân cần chỉ về Cực Lạc là bởi lý do ấy. 

Phương chi ở cõi kia, Đức A Di Đà hiện đang nói pháp, cảnh 

diệu độ muôn thứ thuận duyên; đã nương nhờ hải chúng, nhẫn 

lực mau thành, lại gần  Đấng Pháp Vương, Phật Thừa dễ  đạt. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  21 



Chừng ấy muốn ra ứng hoá độ sanh, còn chi trở ngại? Cũng vì 

lẽ ấy, nên bậc thượng căn lợi trí còn nguyện thác sanh, huống 

chi ông là hạng trung hạ mới được đôi chút giải ngộ đó ư? 

Ông há không thấy trong kinh Quán Phật Tam Muội, 

Ngài Văn Thù tự bày tỏ túc nhân, bảo mình đã chứng môn 

Niệm Phật Tam Muội, thường sanh ở  Tịnh  Độ  ư? Do bởi  đó, 

Đức Thế Tôn mới thọ ký cho ngài rằng: “Ông sẽ được sanh về 

thế giới Cực Lạc.” 

Lại chẳng thấy trong kinh Hoa Nghiêm, Phổ Hiền Bồ Tát 

đem mười đại nguyện vương khuyến tấn Thiện Tài Đồng Tử và 

đại chúng nơi hải hội, nên dùng công đức đó cầu sanh về Cực 

Lạc  ư? Trong ấy có đoạn nói: “Tôi nguyện khi đến lúc lâm 

chung. Dứt trừ tất cả điều chướng ngại. Diện kiến Đức Phật A 

Di Đà, liền được sanh về cõi Cực Lạc.” 

Lại chẳng thấy trong Kinh Lăng Già, Đức Thế Tôn đã 

huyền ký: “Sau xứ Nam Thiên Trúc, có danh đức Tỳ Khưu, tôn 

hiệu là Long Thọ. Hay phá hữu, vô tông. Trong thế gian hiển 

ngã. Pháp Vô Thượng đại thừa. Chứng Sơ Hoan Hỷ Địa. Sanh 

về cõi Cực Lạc” ư? 

Và chẳng thấy trong Luận Khởi Tín, Mã Minh Bồ Tát, 

khen ngợi sự vãng sanh; trong Kinh Đại Bảo Tích, Phật hứa khả 

cho Tịnh Phạn Vương và bảy muôn Thích chủng đồng về An 

Dưỡng; trong Kinh Thập Lục Quán, Đức Thế Tôn chỉ  dạy 

phương pháp cho bà Vi Đề Hy cùng năm trăm thị nữ được lễ 

cẩn Đức A Di Đà ư? 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  22 



Trong mấy vị trên, như Vua Tịnh Phạn và bà Vi Đề Hy 

hiện tiền đều đã chứng được Vô Sanh Pháp Nhẫn. Ở Tây Trúc 

những hạng  ấy cầu vãng sanh rất nhiều. Bên đông  độ thì có 

Viễn Công ở Lô Sơn cùng các bậc cao nhân trong Liên Xã, 

những vị tôn túc ở hai tông Thiên Thai, Hiền Thủ, tất cả  đều 

dùng môn niệm Phật tự tu và độ người khuyến hóa hàng tăng 

tục đồng cầu sanh về Tịnh Độ. Nói chung những bậc cao đức tu 

tịnh nghiệp số lượng không biết bao nhiêu mà kể! 

Đến như hai ngài Văn Thù, Phổ Hiền là bậc Đại Bồ Tát, 

Thiện Tài Đồng Tử và hải chúng Hoa Tạng đều là bậc đại nhân 

trong bốn mươi mốt vị. Mã Minh, Long Thọ là hàng Bồ Tát mà 

cũng là bậc Đại Tổ Sư. Những thánh nhân ấy chỗ ngộ và chứng 

siêu xuất hơn người ngộ đạt ngày nay như trời với vực, mà còn 

nguyện sanh về Tây Phương, ông bảo rằng đã tỏ ngộ không cầu 

về  Cực Lạc, lại bác sự  cầu sanh, thì các ngài Văn Thù, Phổ 

Hiền, Mã Minh, Long Thọ, chắc là không bằng ông rồi! Ông 

thử tự lượng xem chỗ tu chứng có bằng hai bậc Đại Sĩ, và hai vị 

Tổ  Sư; sự tham ngộ có bằng ngài Thiện Tài cùng hải chúng, 

cảnh giới sở đắc và được Phật hứa khả có bằng vua Tịnh Phạn 

và bà Vi Đề Hy chăng? Và Tịnh Phạn Vương là thân sanh của 

Phật, bảy muôn Thích chủng là tộc thuộc của Ngài, nếu sự về 

Tịnh  Độ không có lợi ích thì Đức Thế Tôn đâu nỡ khiến phụ 

vương và hàng thân thuộc cầu vãng sanh? Trước kia đã nói bậc 

chứng  được Vô Sanh Nhẫn có thể vào tục  độ sanh, nay vua 

Tịnh Phạn và người thân thuộc của Phật đã đắc quả ấy mà Đức 

Như Lai còn khuyên và thọ ký cho vãng sanh, thì tấm lòng hộ 

trì bảo dưỡng của Ngài há chẳng là thân thiết và sâu xa ư? 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  23 



Tôi thấy hàng thiền giả  đời nay phần nhiều không xét 

liễu nghĩa của Như Lai, chẳng rõ huyền cơ của Đạt Ma, bụng 

rỗng lòng cao, tập quen thành bệnh cuồng vọng. Khi thấy người 

tu Tịnh Độ, họ khinh thường và cười bảo: “Đó là việc làm thấp 

kém của hàng ngu phu ngu phụ!” Tôi thường cho đó không 

phải khinh hạng ngu phụ ngu phu, mà chính là khinh các Ngài 

Văn Thù, Phổ Hiền, Mã Minh, Long Thọ; đó chẳng những tự 

mê chánh đạo, tự làm mất căn lành mà còn tự bỏ quên huệ thân 

và tự để tiêu Phật chủng. Đó cũng là tự gây ra tội báng Chánh 

Pháp, tự kết thành nghiệp khinh Thánh Tăng. Chư Phật, Tổ xem 

những kẻ ấy là hạng người đáng thương xót! Vì lẽ ấy nên Ngài 

Vĩnh Minh động mối bi tâm đem hết tâm can chủ trương Tịnh 

Độ,  đã tự tu lại khuyên đời. Nên khi lâm chung, Đại Sư biết 

trước ngày giờ, có các điềm lành ứng hiện; lúc trà tỳ xá lợi tuôn 

ra vô số. Về sau có một vị tăng ở Phủ Châu thường cung kính đi 

nhiễu xung quanh tháp của Ngài, nhiều người hỏi lý do thì vị 

tăng ấy đáp: “Nhân lúc tôi bị bịnh nặng thần thức đi vào minh 

giới, Diêm Vương xét thấy thọ  số chưa mãn, cho đưa trở  về. 

Khi ấy tôi thấy bên phía tả đại điện có thiết bàn thờ di tượng 

một vị  Đại  Đức, Diêm Vương lễ bái ân cần. Hỏi ra thì Quan 

Chủ  lại bảo  đó là chân dung của Vĩnh Minh Diên Thọ Thiền 

Sư, vì ngài tu hành tinh tấn, được sanh về Thượng Phẩm ở Cực 

Lạc, nên Diêm Vương họa tượng để thờ.” Vĩnh Minh Đại Sư là 

bậc đã ngộ suốt môn thiền trực chỉ của tổ Đạt Ma, mà lại gởi 

chất nơi phẩm sen thượng thượng bên trời An Dưỡng; những sự 

kiện ấy đủ giải thích mối tình chấp của người tu thiền, còn làm 

duyên khuyến tấn cho chúng sanh đời mạt pháp. Cho nên tôi 

nói Ngài rất có công đối với bên tông cũng như bên giáo là ở 

điểm nầy. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  24 



Song chẳng những chỉ có Vĩnh Minh Đại Sư mới như thế 

mà thôi. Ngoài ra, còn có Tử Tâm Tân Thiền Sư  đã ngộ bên 

Thiền, lại khuyên tu bên Tịnh. Ngài đã bảo: “Di Đà rất dễ niệm, 

Tịnh Độ rất dễ sanh.” Người tham thiền niệm Phật rất tốt. Nếu 

kẻ căn cơ hơi kém, sợ e đời nay chưa được đại ngộ, kiếp sau dễ 

lạc bến mê, thì nên nhờ sức bi nguyện của Đức A Di Đà để sớm 

vãng sanh về Cực Lạc. Nếu vị nào chí tâm niệm Phật mà không 

được sanh về Tịnh Độ, lão tăng xin chịu đọa vào địa ngục Bạt 

Thiệt (ngục rút lưỡi). 

Lại như Chân Yết Liễu Thiền Sư, trong bài văn khuyên 

tu Tịnh Độ, có nói: “Tại sao người trong tông Tào Động, ngoài 

sự tập thiền, còn mật tu Tịnh Độ? Sở dĩ có việc ấy, vì pháp môn 

niệm Phật là con đường tắt trong các lối tu hành. Xét trong Đại 

Tạng môn nầy ngoài sự tiếp dẫn bậc thượng thượng căn còn 

thâu nhiếp hạng người trung hạ... Bậc đại tượng trong tông môn 

đã ngộ pháp phi không phi hữu, lại chăm chú tu tịnh nghiệp, có 

phải sự thấy Phật cửa Tịnh  Độ còn giản dị  hơn tông môn 

chăng? Cho nên dù Phật dù Tổ, hoặc Giáo hoặc Thiền, đều do 

nơi cửa Tịnh Độ đồng về nơi chân nguyên. Vào được môn nầy, 

tức có thể vào được vô lượng pháp môn khác...” 

Đến như các ngài: Thiên Y Hoài Thiền Sư, Viên Chiếu 

Bản Thiền Sư, Từ Thọ Thâm Thiền Sư, Nam Nhạc Tư Thiền 

Sư, Pháp Chiếu Thiền Sư, Tịnh Yết Thiền Sư, Tịnh Từ  Đại 

Thông Thiền Sư, Thiên Thai Hoài Ngọc Thiền Sư, Lương Đạo 

Trân Thiền Sư,  Đường  Đạo Xước Thiền Sư, Tỳ  Lăng Pháp 

Chân Thiền Sư, Cô Tô Thủ  Nạp Thiền Sư, Bắc Nhàn Giản 

Thiền Sư, Thiên Mục Lễ Thiền Sư, những đại lão ấy là bậc tông 

tượng trong thiền môn, song xét ra chỗ mật tu và hiển hóa đều 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  25 



phát dương ý chỉ  Tịnh  Độ, tuy không ước hẹn mà ngẫu nhĩ 

đồng đường. 

Chẳng những các vị đại lão ấy như thế mà thôi, tôi lại 

thường nghe một vị kỳ túc bên tông môn nói: “Hầu hết ngũ gia 

tông phái và những thiền tăng trong thiên hạ,  đã tỏ ngộ cùng 

chưa tỏ ngộ, đều quy hướng về Tịnh Độ.” Hỏi lý do thì vị đó 

đáp: “Ngài Bá Trượng Trí Hải Thiền Sư là đích tử của Giang 

Tây Mã Tổ, những tòng lâm trong thiên hạ đều y theo cách thức 

của ngài mà kiến lập và thanh quy ở khắp thiền môn đều y theo 

pháp chế của ngài mà cử hành. Từ xưa đến nay không ai dám 

có lời thị phi và trái với pháp chế ấy. 

-   Theo thanh quy của ngài, thì nghi thức tụng cầu cho 

những vị tăng bệnh nặng có lời văn như sau: “Phải nhóm chúng 

lại, tất cả đồng tụng bài kệ tán Phật A Di Đà, rồi cao tiếng niệm 

Nam Mô A Di Đà Phật, hoặc trăm câu, ngàn câu. Khi niệm 

xong, hồi hướng phục nguyện rằng: “Nếu các duyên chưa mãn, 

sớm  được an lành. Như  hạn lớn  đến kỳ, sanh về An Dưỡng.” 

Đó chẳng phải là bằng chứng chỉ quy Tịnh Độ hay sao? 

-   Lại trong nghi thức đưa những vị tăng đã tịch có đoạn 

nói: “Đại chúng đồng niệm A Di Đà Phật hồi hướng phục 

nguyện rằng: Thần siêu cõi tịnh, nghiệp dứt đường trần, thượng 

phẩm sen nở hiện kim thân, nhứt sanh Phật trao phần quả ký.” 

Đó không phải là bằng chứng chỉ quy Tịnh Độ hay sao? 

-   Đến như lúc trà tỳ, trong thanh quy lại dạy: Vị Duy Na 

chỉ  dẫn khánh niệm Nam Mô Tây Phương Cực Lạc Thế Giới 

Đại Từ Đại Bi A Di Đà Phật mười lần, đại chúng đồng xướng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  26 



họa theo. Khi xướng xong, lại hồi hướng rằng: “Trước  đây 

xưng dương mười niệm, phụ giúp vãng sanh...” Đó không phải 

là bằng chứng chỉ quy Tịnh Độ hay sao? 

Cho nên lão tăng nói: “Các thiền gia trong thiên hạ đều 

quy hướng Tịnh Độ, là bởi nguyên nhân đó.” Tôi nghe những 

lời dẫn chứng của vị kỳ túc ấy đều có y cứ, nên không biện bác 

ra sao được. Nhân đó tôi lại chợt hiểu chỗ lập pháp của ngài Bá 

Trượng tất có thâm ý nhiệm mầu. 

Nay ông ở tòng lâm, thân đã đưa không biết bao nhiêu vị 

tăng quy tịch, tai cùng miệng đã nghe và xướng không biết bao 

nhiêu lần mười niệm, ý đã chuyên chú hồi hướng về Tịnh Độ 

lại không biết bao nhiêu lần nữa! Thế mà ông đã không hiểu ý 

Tổ  Sư,  đã không phát lòng thức tỉnh, lại lầm bảo: những bậc 

ngộ đạt không nguyện vãng sanh. Quả thật cái bệnh chấp thiền 

trong thiên hạ, không còn ai hơn ông được! 

 ---o0o--- 

KHÔNG PHÁT TÂM BỒ ĐỀ KHÔNG 

THỂ VÃNG SANH 

  

 Tỉnh Am Đại Sư khai thị 

 ---o0o--- 

Niệm Phật mà không phát lòng Bồ Đề, thì không tương 

ứng với bổn nguyện của Đức A Di Đà Phật, tất khó được vãng 

sanh, thành tựu sở nguyện. Lòng Bồ  Đề là tâm lợi mình, lợi 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  27 



người, trên cầu thành quả Phật, dưới nguyện  độ chúng sanh 

“thượng cầu hạ hoá”, tế khổ quần mê. 

Tuy phát lòng Bồ  Đề mà không chuyên trì niệm Phật, 

không thành nhất phiến, thì không được vãng sanh. Nên các 

liên hữu cần phải lấy sự phát lòng Bồ Đề làm chánh nhân, niệm 

danh hiệu Phật làm trợ duyên, rồi sau mới cầu sanh Tịnh Độ. 

Người tu tịnh nghiệp (tu pháp niệm Phật) cần phải hiểu biết 

điều nầy thật sâu rộng, cần thiết phải vừa tu niệm vừa nghiên 

cứu nghiêm tầm giáo lý pháp môn tu càng thêm hiệu quả. 

Trong đời mạt pháp, người phát tâm tu niệm Phật, vẫn có 

nghiệp trần dấy  động, ma sự nhiễu dương, nguyên do bởi ba 

nguyên nhân: không rõ giáo lý, ít học kinh điển, nhất là pháp 

môn tu; không nhất tâm tìm cầu, phát tâm tu cho lấy lệ, để được 

ca tụng tán thán là Đại Sư Tịnh Độ, chỉ nghiên cứu xem chừng 

năm ba câu pháp, vội cho là người tu của pháp môn niệm Phật, 

do ngã mạn, nên không gặp thầy lành bạn sáng; thiếu tự tin, 

xem lại những hành động không tốt của mình, hay thích nói lỗi 

người, khoe khoang điều tốt của mình, hay chê Tông phái nầy 

khen Tông phái nọ, rốt cuộc mình không tu được ở đâu, ai nói 

hay cũng được, nói quấy cũng xong; họ có tu hành gì đâu mà 

nói hay nói quấy, biết gì mà nhận  định, cuộc  đời tu của họ 

không lúc nào tự soi xét lại chính mình, xem mình đã làm được 

gì, tu được gì, làm được gì cho Thầy Tổ, cho pháp môn, cho 

Phật pháp? 

Với ba điều trên, sự tự xét chỗ sai lầm của chính mình là 

điều mà người liên hữu Tịnh Độ rất cần thiết trong lúc thực tập, 

hành pháp. Đại để muốn sanh về Tây Phương Cực Lạc thế giới, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  28 



không phải dùng chút ít phước lành, chút ít công đức lơ là 

được; muốn thoát sự khổ  sống chết luân hồi trong muôn vạn 

kiếp, không phải dùng tâm dần dà, hẹn hò, hứ khả, rồi lo rong 

chơi du hý, không lo tự  cảnh tỉnh, trở  về  với cuộc sống hiện 

thực  để có cơ  hội tìm cầu giải thoát, vãng sanh Tây Phương 

theo sở nguyện ban đầu! Họ  đâu rõ chiếc bóng vô thường cô 

liêu lặng lẽ, mới sớm mai hiện  đó, rồi hoàng hôn xuống phủ 

mất đó, đâu nên không siêng năng lo dự phòng giữ tịnh tâm, gìn 

chánh niệm trước ư? 

Còn e sức chí nguyện không thắng nổi sức tình ái trong 

tam giới buộc ràng. Lúc bấy giờ tâm niệm Phật không hơn nổi 

tâm dục trần, như những kẻ niệm Phật, tu nhân hạnh kém, lơ là 

biếng trễ, nửa tin nửa nghi ngờ pháp Phật, thì ta cũng  đành 

không biết làm sao vậy. 

Đại Sư có bài kệ khuyến tấn: 

 Nam Mô A Di Đà, 

 Người nào không biết niệm? 

 Tuy niệm, chẳng tương ưng 

 Mẹ con khó hội kiến 

 Khi đi đứng ngồi nằm 

 Đem tâm nầy thúc liễm 

 Mỗi niệm nối tiếp nhau 

 Niệm lâu thành nhứt phiến 

 Như thế, niệm Di Đà 

 Di Đà tự nhiên hiện 

 Quyết định sanh Tây Phương 

 Trọn đời không thối chuyển  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  29 



Niệm Phật cần phải có niềm tin sâu nguyện thiết, như 

Đại Sư Tỉnh Am từng khuyến tấn: đi đứng nằm ngồi luôn gìn 

chánh niệm, hoặc kiết thất thực tập thúc liễm thân tâm, hoặc 

kinh hành vào đại định, lực Phật gia trì thành nhất phiến, như 

Kim Cang bền chắc, một đời không thối chuyển, niềm tin yêu 

pháp môn, lục độ vạn hạnh ảnh hiện, lợi ích khắp mười phương, 

chúng sanh nương nhờ oai đức, làm bạn thánh hiền, dự hội hải 

chúng liên trì nơi thế giới Tây Phương mầu nhiệm. 

 ---o0o--- 

BA MÓN TƯ LƯƠNG: TÍN, NGUYỆN, HẠNH 

  

 Hòa Thượng Tuyên Hóa 

 ---o0o--- 

Tín, 

Nguyện, Hạnh, chính là ba món tư lương của người 

tu pháp môn Tịnh độ. Sao gọi là tư lương? “Tư lương” là hành 

trang cần thiết mang theo khi bạn muốn đi du lịch đến một nơi 

nào đó, bạn phải chuẩn bị những thứ nhu yếu cần thiết làm hành 

trang như thức ăn gọi là “Lương”, đem theo một ít tiền gọi là 

“Tư”.  Đến thế giới Cực Lạc cũng vậy, bạn cũng cần ba món 

hành trang là: Tín, Nguyện, Hạnh.  Điều quan trọng trước tiên 

phải là Tín, nếu bạn không có tín tâm, nghĩa là bạn không muốn 

có tương giao cùng Phật A Di Đà ở thế giới Cực Lạc, ngược lại 

nếu bạn có tín tâm nghĩa là bạn đã có duyên với Ngài rồi. Cho 

nên niềm tin chính là điều hết sức quan trọng cho bất cứ hành 

giả nào muốn tu tập bất cứ pháp môn nào của Phật pháp. Bạn 

tin chính mình là tự tín, tin có thế giới Cực Lạc tức tín tha, bạn 

cần hiểu rõ tín nhân, tín quả, và hiểu tín lý, tín sự nữa. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  30 



Sao phải tin chính mình? Bạn phải tin rằng chính bạn 

nhất định sẽ về được thế giới Tây Phương Cực Lạc, bạn có đầy 

đủ tư cách đến được thế giới Tây Phương Cực Lạc. Bạn không 

nên xem thường mình và nói rằng: “Chao ôi! Tôi gây tạo quá 

nhiều tội nghiệp, làm sao tôi có đủ tư cách để được về thế giới 

Tây Phương Cực Lạc”. Vậy là bạn không có đủ tự tín rồi. 

Bạn tạo rất nhiều tội nghiệp phải không? Nhưng hôm nay 

bạn lại gặp cơ hội tốt. Cơ hội tốt là như thế nào? Là bạn có thể 

đới nghiệp vãng sanh. Đới nghiệp vãng sanh nghĩa là mang 

theo nghiệp cũ, tức là nghiệp vẫn còn ẩn tàng mà bạn  đã tạo 

trong quá khứ mang theo về thế giới Cực Lạc, chứ không phải 

bạn mang theo nghiệp mới. Do trước khi chưa học Phật không 

biết tội phước là gì, nay đã biết Phật pháp, biết niệm Phật, thì 

chỉ mang được cái nghiệp quá khứ đó về cõi Phật, còn nghiệp 

mới thì gọi là tội nghiệp tương lai. Lúc trước bạn  đã gây tạo 

những hành vi tội lỗi bất thiện, không luận là nặng hay nhẹ, 

nhưng bây giờ bạn hiểu và tự mình đã chân thành ăn năn sám 

hối, bỏ ác mà hướng thiện, thì những tội nghiệp quá khứ này có 

thể mang theo về Cực Lạc gọi là “đới nghiệp vãng sanh.” Phải 

nhớ rằng chỉ mang theo túc nghiệp, không mang theo tội nghiệp 

tương lai. 

Tín tha nghĩa là bạn tin đích thật có thế giới Tây Phương 

Cực Lạc. Từ đây qua phương Tây quá mười muôn ức cõi Phật, 

có thế giới tên là Cực Lạc. Khi xưa lúc chưa thành Phật, vị Tỳ 

kheo Pháp Tạng, Ngài từng phát nguyện tương lai sẽ tạo thành 

một thế giới Cực Lạc, mong muốn mười phương tất cả chúng 

sanh đều sanh về cõi nước của Ngài. Không cần điều kiện gì, 

chỉ  cần chúng sanh chân thật chấp trì danh hiệu của Ngài, thì 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  31 



được sanh về thế giới đó. Pháp tu này vừa dễ vừa đơn giản, vừa 

phương tiện lại viên dung, không phí tiền phí sức, nên mới gọi 

là pháp môn thù thắng. Chỉ cần chấp trì danh hiệu “Nam Mô A 

Di Đà Phật” quyết định sẽ thành tựu trong đời này, được sanh 

về thế giới Tây Phương Cực Lạc, đây chính là tín tha. 

Vì sao phải thâm tín nhân quả? Bạn phải tin chính bạn 

trong quá khứ đã có căn lành nên nay mới gặp được pháp môn 

này. Nếu bạn không có căn lành đó thì không thể  gặp  được 

pháp môn niệm Phật, cũng như không thể  gặp  được các pháp 

môn của Phật ngày nay. Bạn có căn lành tức trong quá khứ bạn 

đã gieo trồng nhân lành nên nay gặp được pháp môn Tịnh độ, 

mới có thể có đầy đủ Tín, Nguyện. Nếu bạn chẳng tiếp tục vun 

bồi phát triển căn lành này thì tương lai bạn chẳng thể có cơ hội 

để thành tựu quả vị Phật. Cho nên điều cần yếu là bạn phải tin 

nhân, tin quả, và bạn phải tin chính bạn  ở trong đời quá khứ 

cũng  đã gieo trồng “nhân Bồ  Đề”, tương lai nhất  định sẽ  kết 

“quả Bồ Đề”. Giống như làm ruộng vườn, khi gieo giống xuống 

cần phải chăm bón thì cây mới đơm hoa kết trái ra được. 

Vì sao phải tin sự, tin lý? Bạn phải biết đức Phật A Di Đà 

có nhân duyên rất lớn với chúng ta, Ngài nhất  định trợ giúp 

chúng ta thành Phật đây là sự. Tin lý, tại sao chúng ta và Phật A 

Di Đà lại có nhân duyên rất lớn? Nên biết nếu không có nhân 

duyên này thì chúng ta chẳng thể gặp được pháp môn Tịnh Độ. 

Vì Phật A Di Đà chính là tất cả chúng sanh, chúng sanh cũng 

chính là Phật A Di Đà. A Di Đà Phật do niệm Phật mà thành A 

Di Đà Phật, thì chúng ta cùng với tất cả chúng sanh nếu tinh tấn 

niệm Phật tất cũng có thể thành Phật A Di Đà, đây là lý. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  32 



Khi đã tỏ lý rõ sự như thế rồi thì phải nương vào đó mà 

tinh tấn tu hành, như trong Kinh Hoa Nghiêm đã nói: “Sự vô 

ngại pháp giới, lý vô ngại pháp giới, lý sự vô ngại pháp giới, sự 

sự vô ngại pháp giới”. Đứng về phương diện tự tánh mà nói thì 

tự tánh của chúng sanh và tự tánh của đức Phật A Di Đà chỉ là 

một, cho nên chúng sanh cũng có đủ tư cách để thành Phật như 

Phật A Di Đà. 

A Di Đà Phật là Phật  ở ngay trong bản tâm của chúng 

sanh, cho nên chúng sanh nào cũng có tâm của Phật A Di Đà, 

cho thấy nội tại trong lý tánh và nội tại trong bản tánh – lý sự 

đều viên dung. Đạo lý này bạn hiểu rồi thì cần phải tin sâu và 

tinh tấn thực hành, đừng làm biếng giãi đãi nữa. Niệm Phật 

ngày hôm nay phải tinh tấn hơn ngày hôm qua, không phải 

ngày hôm nay lại kém hơn ngày hôm qua. 

“Tín” đã giảng xong, nay chúng ta sẽ bàn về  “Nguyện”. 

Sao gọi là nguyện? Nguyện chính là ý nguyện, khi ý nguyện 

hay ý niệm   của bạn khí phách kiên định   hướng về một điều gì đó thì gọi là phát nguyện, nếu ý nguyện của bạn thiết tha tin 

tưởng như thế thì nguyện  ắt thành. Nguyện này chính là tứ 

hoằng thệ nguyện: 

 Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ 

 Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn 

 Pháp môn vô lượng thệ nguyện học 

 Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành. 

Chư Phật trong quá khứ và các bậc Bồ-tát  đều dựa vào 

“tứ hoằng hệ nguyện” mà chứng quả vị vô thượng chánh đẳng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  33 



chánh giác. Chư Phật và chư Bồ-tát hiện tại và vị lai cũng đều 

dựa vào tứ hoằng thệ nguyện mà tu hành chứng quả. Nhưng 

trước khi phát nguyện:  

-   Đầu tiên bạn phải có tín tâm sâu rằng “có thế giới Cực 

Lạc.” 

-  Thứ hai tin “có Phật A Di Đà.” 

-  Thứ ba tin sâu rằng “ta và Phật A Di Đà nhất định phải 

có nhân duyên rất lớn, ta nhất  định sẽ sanh về thế giới Cực 

Lạc.” 

Khi đã có đủ ba đức tin đó thì phát nguyện sanh về thế 

giới Cực Lạc, “Nguyện sanh Tây Phương Tịnh Độ trung”. Phải 

chính ta tự ý có ước nguyện muốn sanh về thế giới Cực Lạc, 

không phải do bởi ai quyết  định dùm, cũng chẳng phải hỏi 

người khác đến nắm tay ta mà dắt đi. 

Tuy nói Phật A Di Đà đến tiếp dẫn ta, nhưng cái chính 

yếu là ý nguyện chính mình có muốn thân cận với Phật A Di Đà 

hay không? Ý nguyện có muốn sanh về thế giới Tây Phương 

Cực Lạc gặp Phật để nghe pháp và tu hành hay không? Muốn 

thành tựu  được “Nguyện” này tiếp theo cần phải có “Hành”. 

Hành là gì? Tức trì danh hiệu Phật “Nam Mô A Di Đà Phật”, 

“Nam Mô A Di Đà Phật” … đó! Giống như lửa cháy đến đầu 

phải chạy cho mau, có người muốn hại cái đầu của ta thì phải 

mau vội vã tìm cách mà bảo vệ cái đầu, chẳng nên giãi đãi. 

Tịnh Độ tông lấy Tín-Nguyện-Hạnh làm cơ sở, bạn niệm 

Phật tức là bạn thực hành Tín, Nguyện, Hạnh, đó chính là lộ phí 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  34 



tư lương để đi đến thế giới Cực Lạc. Đi đến thế giới Cực Lạc 

cũng như bạn đi du lịch vậy, bạn cũng cần phải có tư lương lộ 

phí như ngân phiếu tiền để chi dụng.…đi đường, thì ba món tư 

lương “Tín, Nguyện, Hạnh” cũng giống như những ngân phiếu 

đó. 

Nay bạn đã biết rõ về thế giới Ta Bà này, vạn sự vạn vật 

đều không thể  tồn tại nhất  định, nó luôn biến chuyển không 

ngừng. Nếu bạn nói thế giới này là cố định, bất biến thì chuyện 

đó sai hoàn toàn, bởi thế giới này là vô thường không bền chắc. 

Do không thông hiểu  điều này nên xưa nay ta không thể  đến 

được thế giới Tây Phương Cực Lạc. Nay hiểu ra rồi thì ngay 

bây giờ chỉ cần bạn niệm “Nam Mô A Di Đà Phật”, thế là bạn 

và mọi người ai ai cũng có đủ  tư cách để  về thế giới Tây 

Phương Cực Lạc cả. Điều quan trọng là bạn có niệm hay không 

niệm, nếu bạn có niệm thì hiện tại dù có khó khăn, chướng 

ngại, bạn cũng phải quyết tâm làm bằng được; khi việc rất khó 

làm này mà bạn vẫn làm được, thì ngay đó thế giới Tây Phương 

đã rất gần với bạn. Còn nếu bạn không niệm, thì chẳng thể đến 

cõi  ấy  được. Bạn nhất tâm niệm Phật thì hợp với sanh, bạn 

không niệm thì hợp với tử, chẳng thể có thành tựu nào khác 

được. Phải biết rằng tất cả mọi sự vật trên thế gian này đều như 

huyễn không thật, chẳng phải là thường hằng bất biến. 

Trong Kinh Kim Cang nói: “Không có định pháp gọi là A 

Nậu  Đa La Tam Miệu Tam Bồ  Đề”.  Đây là nói đến chỗ Vô 

thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. Chính ta phải phát đại tâm 

dõng mãnh, chẳng sợ khổ, sợ khó, mỏi mệt,  đói khát, dõng 

mãnh mà hướng tới trước, nhanh chóng về thế giới Tây Phương 

Cực Lạc mới thôi. Chúng ta phải niệm “Nam Mô A Di Đà 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  35 



Phật” đấy mới là chân thật, niệm “Nam Mô A Di Đà Phật” mới 

giúp chúng ta liễu thoát sanh tử. 

 ---o0o--- 

LƯỢC LUẬN AN LẠC TỊNH ĐỘ NGHĨA 

  

 Đàm Loan Đại Sư soạn 

 Thượng Tọa Thích Nhất Chân dịch 

 ---o0o--- 

 Hỏi rằng:  Nước An Lạc,  ở trong ba cõi, là do cõi nào nhiếp? 

 Đáp rằng: Như Thích Luận nói:  “Như  Tịnh  Độ  ấy chẳng phải do ba cõi nhiếp”.  Do cớ gì? Vì không có dục, nên chẳng phải do dục nhiếp. Vì sống trên đất, nên chẳng phải cõi Sắc 

nhiếp. Vì có hình sắc, nên chẳng phải cõi Vô Sắc nhiếp. Phật A 

Di Đà khi hành căn bổn đạo Bồ Tát, làm Tỳ Kheo tên gọi Pháp 

Tạng, theo nơi Phật Thế Tự Tại Vương thưa hỏi về hạnh thuộc 

Tịnh Độ của chư Phật, nào người trời thiện ác ra sao, nào cõi 

nước tịnh thô thế nào, trọn đều hiện ra cho thấy. Lúc ấy Bồ Tát 

Pháp Tạng ở ngay trước Phật, phát thệ rộng nguyện lớn, giữ lấy 

các cõi Phật. Rồi trong vô lượng A-tăng-kỳ kiếp, như lời phát 

nguyện, hành các Ba La Mật,  đến mức vạn thiện viên mãn, 

thành  đạo vô thượng. Như thế cõi An Lạc này là do nghiệp 

riêng của Pháp Tạng Bồ Tát mà có được, nên chẳng phải ba cõi 

vậy. 

 ---o0o--- 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  36 



 Hỏi rằng: Nước An Lạc có mấy loại trang nghiêm mà gọi là Tịnh Độ? 

 Đáp rằng: Nếu y theo kinh, căn cứ theo nghĩa của Kinh thì bốn mươi tám nguyện của Bồ Tát Pháp Tạng chính là sự thể 

này. Xem bài tán thì đủ rõ, không cần phải nói lại nữa. Nếu y 

theo luận Vô Lượng Thọ, thì do hai loại thanh tịnh, nhiếp hai 

mươi chín loại trang nghiêm được thành tựu. Hai loại thanh tịnh 

này là: một là thanh tịnh thuộc khí thế gian, hai là thanh tịnh 

thuộc chúng sinh thế gian. 

*  Thanh tịnh thuộc khí thế gian có mười bảy loại trang 

nghiêm được thành tựu:  

-  Một là tướng của cõi nước kia hơn hẳn đường ba cõi. 

-  Hai là nước này rộng lớn, lượng như  hư không không có 

giới hạn. 

-  Ba là do từ chính đạo đại từ bi và thiện căn xuất thế của Bồ 

Tát mà khởi lên. 

-  Bốn là trang nghiêm bằng quang minh thanh tịnh, và viên 

mãn. 

-  Năm là sẵn đủ tính chất trân bảo hạng nhất, có đủ bảo vật kỳ 

diệu. 

-  Sáu là quang minh trong sạch thường chiếu thế gian. 

-  Bảy là bảo vật ở nước kia mềm mại, người chạm vào thích 

thú. 

-  Tám là ngàn vạn hoa báu trang nghiêm ao hồ; điện báu, lầu 

gác báu, đủ loại cây báu, với quang minh đủ màu, hiện ảnh 

thế giới; vô lượng võng báu che hư không; chuông treo bốn 

mặt thường ngân âm pháp. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  37 



-  Chín là ở trong hư không tự nhiên thường mưa xuống hoa 

trời, áo trời, hương trời huân ướp khắp mà trang nghiêm. 

-  Mười là quang minh của trí huệ Phật chiếu trừ si ám. 

-  Mười một là phạm thanh khai ngộ nghe xa khắp mười 

phương. 

-  Mười hai là thiện lực của Phật A Di Đà, pháp vương vô 

thượng, trụ trì. 

-  Mười ba là do từ tịnh hoa của Như Lai mà hóa sinh. 

-  Mười bốn là yêu thích vị Phật pháp, thiền tam-muội là món 

ăn. 

-  Mười lăm là vĩnh viễn lìa các khổ thuộc thân, tâm, thọ lạc 

không gián đoạn. 

-  Mười sáu là cho đến danh từ hai thừa, người nữ và căn 

khuyết, cũng không hề nghe đến. 

-  Mười bảy là chúng sinh nếu có các thích muốn nào, đều tùy 

tâm như ý, không thứ nào không đủ. 

* Thanh tịnh thuộc chúng sinh thế gian có mười hai loại 

trang nghiêm được thành tựu: 

-  Một là đài hoa bằng vô lượng trân bảo vương lớn và vi diệu 

dùng làm Phật tòa. 

-  Hai là vô lượng tướng tốt, vô lượng quang minh trang 

nghiêm thân Phật. 

-  Ba là Phật với biện tài vô lượng tương  ưng với cơ mà nói 

pháp,  đầy  đủ rõ ràng, khiến người thích nghe, mà người 

nghe ắt tỏ ngộ, lời lẽ không nói xuông. 

-  Bốn là trí huệ chân như của Phật ví như hư không, chiếu rõ 

tổng tướng và biệt tướng của các pháp, tâm không phân biệt. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  38 



-  Năm là do chúng người, trời bất động mà trang nghiêm rộng 

lớn, ví như núi Tu Di hiển chiếu giữa bốn biển lớn, tướng 

pháp vương gồm đủ. 

-  Sáu là thành tựu quả vô thượng, bằng còn không ai bằng 

được huống gì là hơn. 

-  Bảy là bậc thầy  điều ngự  của người trời trượng phu, đại 

chúng cung kính vây quanh như chúa sư  tử  với sư  tử vây 

quanh. 

-  Tám là các công đức do bổn nguyện lực của Phật trang 

nghiêm và gia trì, ai gặp sẽ không luống qua, mà khiến được 

mau  đầy  đủ  tất cả biển công đức. Bồ Tát chưa chứng tịnh 

tâm rốt cuộc được chứng pháp thân bình đẳng, cùng với Bồ 

Tát tịnh tâm, và Bồ Tát địa tiền, rốt cuộc cùng được tịch diệt 

bình đẳng. 

-  Chín là các chúng Bồ Tát của nước An Lạc, thân không 

động  đậy mà đến khắp mười phương,  ứng hóa đủ loại, tu 

hành như thật, thường làm Phật sự. 

-  Mười là thân ứng hóa như thế của Bồ Tát trong tất cả mọi 

thời không trước không sau, mỗi tâm mỗi niệm phóng quang 

minh lớn, trọn  đến khắp  được thế giới mười phương, giáo 

hóa chúng sinh bằng  đủ loại phương tiện, do tu hành mà 

thành tựu, diệt trừ khổ não cho tất cả chúng sinh. 

-  Mười một là các Bồ Tát này nơi tất cả các thế giới chiếu 

không sót một đại hội nào của chư Phật, cúng dường, cung 

kính, tán thán vô lượng rộng lớn không sót một công đức 

nào của chư Phật Như Lai. 

-  Mười hai là các Bồ Tát này ở  nơi các chỗ không có Tam 

Bảo trong tất cả các thế giới  ở  mười phương sẽ trụ trì và 

trang nghiêm bằng biển lớn công đức Phật Pháp Tăng bảo, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  39 



hiện bày khắp chỗ khiến thấu hiểu,  để tu hành như thật. 

Những thứ  ấy gồm tám loại công đức trang nghiêm thuộc 

Pháp Vương  được thành tựu, và như thế là bốn loại công 

đức trang nghiêm thuộc Bồ Tát được thành tựu.  Đó gọi là 

thanh tịnh thuộc chúng sinh thế gian. Cõi nước An Lạc đủ 

hai mươi chín loại công đức trang nghiêm như thế  được 

thành tựu, nên gọi là Tịnh Độ. 

 ---o0o--- 

 Hỏi rằng: Sinh về cõi An Lạc thông thường có bao nhiêm phẩm hạng, có bao nhiêu nhân duyên? 

 Đáp rằng: Trong kinh Vô Lượng Thọ duy có ba hạng 

Thượng, Trung, Hạ. Trong kinh Quán Vô Lượng Thọ lại phân 

làm chín phẩm. Nay y theo kinh Vô Lượng Thọ làm phụ trợ để 

làm bài văn tán. Cứ dựa theo ba phẩm kinh này đưa ra mà luận, 

thì những người sinh thuộc hạng thượng có năm nhân duyên: 

-  Một là bỏ nhà lìa dục để làm sa môn. 

-  Hai là phát tâm Bồ Đề vô thượng. 

-  Ba là một mực chuyên niệm Phật Vô Lượng Thọ. 

-  Bốn là tu các công đức. 

-  Năm là nguyện sinh nước An Lạc. 



Đủ các nhân duyên này, vào lúc lâm chung, Vô Lượng Thọ 

Phật cùng với đại chúng hiện ra trước người ấy, người ấy tức 

thì sẽ theo Phật mà vãng sinh vào An Lạc, ngay trong hoa bảy 

báu, tự nhiên mà hóa sinh, trụ không thối chuyển, trí huệ dũng 

mãnh, thần thông tự tại. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  40 



Người sinh thuộc hạng trung có bảy nhân duyên: 

-  Một là phát tâm Bồ Đề vô thượng. 

-  Hai là một mực chuyên niệm Phật Vô Lượng Thọ. 

-  Ba là có tu thiện ít nhiều, phụng trì trai giới. 

-  Bốn là dựng lập tháp tượng Phật. 

-  Năm là thiết sa-môn cơm ăn. 

- Sáu là treo tranh, thắp  đèn, rải hoa, đốt hương  để cúng 

dường. 

-  Bảy là hồi hướng nguyện sinh về An Lạc. 



Người này vào lúc lâm chung, mộng thấy Phật Vô Lượng 

Thọ, cũng  được vãng sinh. Trí huệ công đức  đứng sau hạng 

trung. 

Lại có một loại vãng sinh về An Lạc mà không thuộc vào 

ba hạng. Đó là dùng tâm nghi hoặc mà tu các công đức, cũng 

nguyện sinh An Lạc. Không hiểu rõ về Phật trí là trí không thể 

suy lường, trí không thể sánh bằng, trí Đại thừa, trí không gì 

bằng, không gì sánh, tối thượng thắng hết.  Đối với các trí ấy 

nghi hoặc không tin, song vẫn còn tin tội phúc và tu tập gốc 

thiện. Người này khi sinh An Lạc, sẽ sinh vào cung điện bảy 

báu của nước An Lạc, hoặc rộng lớn trăm do tuần, hoặc năm 

trăm do tuần. Mỗi vị  ở trong ấy hưởng thọ các khoái lạc như 

trời Đao Lợi. Và trong khoảng năm trăm năm không được cúng 

dường Phật, không được nghe kinh pháp, không thấy thánh 

chúng Bồ Tát Thanh Văn. Cõi nước An Lạc gọi đó là biên địa, 

cũng nói những người này là thai sinh. Biên địa là vì nói họ 

trong năm trăm năm không thấy hay nghe đến Tam bảo, nghĩa 

này cũng đồng với nạn biên địa, hoặc cũng là do ở tại biên giới 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  41 



tối cùng của cõi nước An Lạc. Thai sinh là ví như người do thai 

sinh, lúc mới sơ sinh chưa thành nên pháp cách con người. Biên 

địa là nói cho nạn của người ấy, thai sinh là nói cho sự tối ám 

của người ấy. Hai tên này đều là mượn cái này so sánh với cái 

kia vậy, chứ không phải là biên địa thuộc tám nạn, cũng không 

phải là thai sinh thuộc bào thai. Do đâu mà biết? Bởi cõi nước 

An Lạc duy chỉ có hóa sinh mà thôi, nên biết đó không phải thật 

là thai sinh. Bởi năm trăm năm sau vẫn  được nghe thấy Tam 

Bảo, nên biết biên địa không phải là thuộc tám nạn vậy. 

 ---o0o--- 

 Hỏi rằng: Người thai sinh kia ở cung điện bảy báu có 

hưởng thụ khoái lạc không? Lại nhớ tưởng được những gì? 

 Đáp rằng: Kinh ví dụ  rằng: Ví như con của vua Chuyển Luân đắc tội với vua, cho vào trong hậu cung, dùng khóa vàng 

gài lại. Tất cả mọi thứ cung cấp không thiếu thứ gì, cũng y như 

vua. Vương tử lúc ấy tuy có đủ các loại đồ dùng tuyệt hảo để tự 

vui thú, song tâm không thọ  lạc mà chỉ  tưởng nghĩ tìm các 

phương tiện mong sao được ra khỏi. Người thai sinh kia cũng y 

như vậy. Tuy ở nơi cung điện bảy báu có sắc, hương, vị, xúc tốt 

đẹp, song không lấy đấy làm lạc, vì trong năm trăm năm không 

chỉ không thấy Tam Bảo, mà không được cúng dường tu các 

gốc thiện, nên lấy  đó làm khổ. Nếu rõ được do tội trước của 

mình, hết lòng tự hối trách, cầu lìa chốn kia, liền được như ý, 

lại đồng với ba hạng sinh kia. 

 ---o0o--- 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  42 



 Hỏi rằng: Do tâm nghi hoặc vãng sinh An Lạc thì gọi là thai sinh. Tại sao lại khởi nghi? 

 Đáp rằng: Trong kinh chỉ nói nghi hoặc không tin, chứ 

không  đưa ra tại sao lại có ý nghi. Xét theo chỗ hiểu rõ năm 

câu, thời dám lấy nghĩa  đối trị  để mà nói. Không rõ trí Phật 

(Phật trí) nghĩa là không thể tin hiểu trí biết tất cả chủng loại 

của Phật. Do không biết nên khởi nghi. Một câu này trình bày 

tóm mọi điều nghi. Bốn câu sau mỗi câu đối trị các điều nghi. 

Nghi có bốn ý: 

-   Một là nghi rằng chỉ niệm tưởng Phật A Di Đà chưa chắc 

được vãng sinh An Lạc. Tại sao nghi như  vậy? Kinh có nói: 

Nghiệp đạo như bàn cân, cái nặng kéo trước. Tại sao mà một 

đời hoặc trăm năm, hoặc mười năm, hoặc một tháng, không ác 

nào không làm, mà chỉ do mười niệm tương tục lại được vãng 

sinh, nhập ngay vào chánh định tụ, rốt cuộc không thối chuyển, 

vĩnh viễn cách xa các khổ của ba nẻo được? Nếu quả thật như 

thế, thì cái nghĩa cân nặng kéo trước còn gì đáng tin nữa? Lại 

bao kiếp đến nay đều tạo các pháp hữu lậu thuộc hành, hệ thuộc 

vào ba cõi, mà chỉ cứ dùng một thời gian niệm Phật A Di Đà là 

ra khỏi ba cõi được? Ý nghĩa nghiệp trói buộc tại sao phải cần 

nữa. Do đối trị ý nghi này nên mới nói trí không thể suy lường 

(bất tư nghị trí). Trí không thể suy lường nghĩa là trí lực của 

Phật có thể lấy ít làm nhiều, lấy nhiều làm ít, lấy gần làm xa, 

lấy xa làm gần, lấy nhẹ làm nặng, lấy nặng làm nhẹ, lấy dài làm 

ngắn, lấy ngắn làm dài. Do như thế Phật trí vô lượng vô biên 

không thể suy lường. Ví như trăm người phu trong trăm năm 

chất củi chứa cao đến ngàn nhận,  đốm lửa bằng hạt  đậu  đốt 

trong nửa ngày là tận. Không lẽ có thể nói được rằng củi chứa 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  43 



trong trăm năm đốt nửa ngày không tận sao? Lại như người đi 

bộ quá giang thuyền người khác, nhân thế  lực của gió buồm, 

một ngày đi đến ngàn dặm, không lẽ có thể nói được rằng người 

đi bộ kia tại sao một ngày mà đi đến ngàn dặm chăng? Lại như 

người hạ tiện bần cùng được một vật quý đem cống hiến chủ. 

Chủ cũng mừng được vật quý, thêm phần trọng thưởng. Kẻ bần 

cùng kia chỉ  cần chốc lát phú quý tràn đầy. Không lẽ  lại nói 

được rằng do có thể  mấy chục năm mà người ta chịu  đủ  mọi 

siêng khổ, và người nào người nấy còn chưa thành đạt vinh quy 

rồi có thể nói kẻ  bần cùng kia mà mau lẹ trở thành phú quý, 

không thể có chuyện như thế được? Lại như kẻ yếu tự leo lên 

lưng lừa còn chưa nổi, nhưng  đi theo vua Chuyển Luân liền 

cưỡi hư không mà bay bổng tự nhiên, lại có thể do kẻ yếu leo 

lừa không nổi rồi cho rằng chắc chắn kẻ ấy không thể cưỡi hư 

không mà bay hay sao? Lại như dây tơ mười ngàn người cũng 

không làm gì nổi,  đứa bé con vung kiếm nháy mắt thành hai 

phần. Không lẽ có thể nói được là sức một đứa bé không thể cắt 

đứt dây tơ hay sao? Lại như chim Trậm nhào vào nước, cá sò 

đều vì vậy mà chết, sừng tê giác chạm vào bùn lầy, các loài bị 

chết kia đều sống dậy. Không lẽ có thể nói được là tính mệnh 

đã  đoạn không thể  sống lại hay sao? Lại như Hoàng Hộc gọi 

“Tử An”, Tử An sống lại. Không lẽ có thể nói được là dưới mộ 

ngàn năm chắc chắn không thể sống lại được sao? 

Tất cả vạn pháp đều có tự lực, tha lực, tự nhiếp, tha nhiếp, 

ngàn mở vạn đóng vô lượng vô biên. Làm sao lại đem cái thức 

có ngại ra mà nghi pháp vô ngại kia được sao? Lại trong năm 

cái không thể suy lường, Phật pháp là không thể suy lường hơn 

hết, mà xem cái ác trăm năm làm trọng, nghi mười niệm niệm 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  44 



Phật cho là nhẹ, không thể  được vãng sinh An Lạc nhập tụ 

chánh định, điều nghi này quả thật không đúng. 

Hai là nghi trí Phật so với người không phải là thâm tuyệt. 

Tại sao nghi như vậy? Thường thì tất cả danh tự do đối đãi với 

nhau mà sinh. Giác trí do không giác mà sinh, như thế mê 

hướng do nhớ  hướng mà sinh. Nếu cứ mê là tuyệt hẳn không 

mê, thì mê rốt cuộc phải là không tỏ. Mê nếu có thể  tỏ,  ắt là 

người mê tỏ, và cũng có thể nói ngược lại là người tỏ mê. Mê 

và tỏ, tỏ và mê như bàn tay ngửa úp vậy. Thế mới có thể nói 

sáng trí tối trí khác nhau, và cũng vì thế nên siêu nhiên thế nào 

được đây? Do khởi lên nghi này, nên đối với trí huệ Phật sinh 

nghi không tin. Đối trị nỗi nghi này nên nói trí không thể sánh 

bằng (bất khả xứng trí). Trí không thể sánh bằng là nói trí Phật 

tuyệt hết mọi so sánh giảng nói, chẳng phải do hình tướng mà 

đối đãi được. Do đâu mà nói vậy? Nếu pháp là có, ắt phải có cái 

trí biết có. Pháp nếu là không có, cũng phải có cái trí biết không 

có. Nay các pháp lìa khỏi có và không có. Cho nên Phật thầm 

khế các pháp, ắt trí của Ngài dứt hết đối đãi với nhau. Ông đưa 

tỏ mê ra ví dụ, vẫn là thêm một lẽ mê nữa mà thôi, chứ không 

thành  được lẽ mê tỏ. Cũng như trong mộng giúp người khác 

giải mộng, tuy nói là giải mộng mà chẳng phải là không có 

mộng. Lấy cái biết để cho đó là Phật thì không thể nói là biết 

Phật  được. Lấy cái không biết  để cho đó là Phật cũng không 

phải là biết Phật. Lấy cái không phải biết cũng không phải là 

không biết cũng không phải là không biết  để cho đó là Phật, 

cũng không phải là biết Phật. Lấy cái không phải là không biết 

cũng không phải là không phải không biết  để cho đó là Phật, 

cũng không phải là biết Phật. Trí Phật lìa bốn câu này, nếu 

muốn duyên vào trí Phật thời tâm hành lại diệt, nếu muốn loại 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  45 



bỏ trí Phật thời ngôn ngữ lại đoạn. Do ý nghĩa ấy, Thích Luận 

nói rằng:  “Nếu người nào thấy là có Bát Nhã, như thế cũng là 

 bị ràng buộc, nếu không thấy Bát Nhã, như thế cũng là bị ràng 

 buộc. Nếu người nào thấy Bát Nhã, như thế ắt là giải thoát, nếu 

 không thấy Bát Nhã, như thế  cũng là giải thoát” .  Điều này trong kệ có nói: Không lìa bốn cú ấy là ràng buộc, lìa bốn câu 

ấy là giải thoát. Ông nghi trí Phật so với trí con người không 

phải là thâm tuyệt, điều nghi ấy không đúng. 

Ba là nghi Phật thật sự không thể độ hết tất cả chúng sinh. 

Tại sao nghi như  vậy? Trong đời quá khứ  đã có vô lượng A-

tăng-kỳ  hằng sa chư Phật, hiện tại trong các thế giới  ở khắp 

mười phương cũng có vô lượng vô biên A-tăng-kỳ hằng sa chư 

Phật. Nếu giả sử Phật thật sự có thể độ hết tất cả chúng sinh, ắt 

phải không còn có ba cõi từ lâu rồi. Vị Phật thứ hai ắt không 

phải vì chúng sinh mà phát tâm Bồ Đề, trọn tu Tịnh Độ nhiếp 

thọ chúng sinh. Song thật có các Phật thứ hai nhiếp thọ chúng 

sinh, cho đến thật có vô lượng chư Phật trong ba đời mười 

phương nhiếp thọ chúng sinh. Cho nên đủ biết Phật thật sự 

không thể độ hết tất cả chúng sinh. Do khởi lên nghi ấy, nên đối 

với Phật A Di Đà có tư tưởng cho là Phật có lượng. Vì đối trị 

nỗi nghi này nên nói trí Đại Thừa rộng lớn (Đại Thừa quảng 

trí). Trí Đại Thừa rộng lớn là nói Phật không pháp nào không 

biết, không phiền não nào không đoạn, không thiện nào không 

có đủ, không chúng sinh nào không độ. 

Lý do có ba đời mười phương các vị Phật là do có năm 

nghĩa:  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  46 



- Một là nếu quả là không có Phật thứ hai, cho đến không 

có A-tăng-kỳ hằng sa chư Phật, thì Phật mới thật là không thể 

độ  hết tất cả chúng sinh. Do Phật thật sự có thể  độ  hết tất cả 

chúng sinh nên ắt là có mười phương vô lượng chư Phật. Vô 

lượng chư Phật chính là các chúng sinh do Phật trước độ. 

- Hai là nếu một Phật mà độ tận tất cả chúng sinh thì cũng 

không cần sau còn có Phật nữa. Tại sao vậy? Do không còn có 

ý nghĩa giác ngộ cho kẻ khác thì y vào nghĩa nào nữa để nói có 

ba đời chư Phật vậy? Do y vào nghĩa giác ngộ người khác nên 

nói Phật này Phật khác đều độ hết tất cả chúng sinh. 

- Ba là Phật sau mà có thể độ được chúng sinh thì vẫn còn 

là cái sức có thể của Phật trước. Tại sao vậy? Vì do Phật trước 

mới có Phật sau. Ví như áo giáp của đế vương được truyền cho 

vua sau khoác, tức chính là do sức có thể của vua trước. 

- Bốn là lực của Phật tuy có thể độ tất cả chúng sinh, song 

cần phải có nhân duyên. Nếu chúng sinh với Phật trước không 

có nhân duyên thì lại phải cần tới Phật sau. Như thế các chúng 

sinh không có duyên thì thẳng qua trăm ngàn vạn Phật mà cũng 

không nghe không thấy, không phải do lực Phật yếu kém vậy. 

Ví như nhật nguyệt xoay quanh bốn thiên hạ phá các tối ám, 

song người mù lại không thấy, không phải mặt trời không sáng 

vậy. Sấm nổ rung tai mà kẻ điếc không nghe, không phải là âm 

thanh không dữ dội vậy. Giác ngộ các lý nhân duyên, thì được 

gọi là Phật, nếu do tình thức cưỡng ép vi phạm lý nhân duyên 

thì không phải là chánh giác vậy. Cho nên chúng sinh vô lượng, 

thì Phật cũng vô lượng.  Đã nói đến Phật thì đừng có hỏi có 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  47 



duyên hay không có duyên tại sao không độ  hết tất cả chúng 

sinh. Hỏi thế là lời nói phi lý vậy. 

- Năm là chúng sinh nếu độ tận, thế gian sẽ đọa vào bên có 

(hữu biên). 

Do ý nghĩa ấy ắt có vô lượng Phật độ tất cả chúng sinh. 

 ---o0o--- 

 Hỏi rằng:  Nếu chúng sinh không thể  độ  tận thì thế gian phải là đọa vào không có (vô biên). Do bên không có (vô biên) 

ắt Phật thực sự không thể độ hết chúng sinh. 

 Đáp rằng: Thế gian chẳng phải bên có (hữu biên), chẳng phải bên không có (vô biên), và cũng tuyệt hẳn bốn câu. Phật 

làm cho chúng sinh lìa bốn câu này, thì gọi là độ. Thật ra không 

phải độ cũng không phải không độ, không phải tận cũng không 

phải không tận. Ví như  mộng vượt qua biển lớn, gặp các nạn 

sóng gió, người nằm mộng kia sợ hãi, kêu ra thành tiếng, người 

bên ngoài gọi dậy thời bình thản hết lo sợ, song đó chỉ là vượt 

qua mộng chứ không phải vượt qua sông biển. 

 ---o0o--- 

 Hỏi rằng: Dù nói độ hay không độ đều đọa vào biên kiến. 

Cớ sao chỉ nói độ tất cả chúng sinh là trí Đại thừa rộng lớn mà 

không nói là không độ chúng sinh là trí Đại thừa rộng lớn? 

 Đáp rằng: Chúng sinh không ai không chán khổ cầu sướng, sợ trói buộc cầu thoát, nên nghe có độ sẽ quy hướng về đó. Nếu 

nghe không độ thì vì không biết cớ gì không độ, sẽ cho là Phật 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  48 



không phải  đại từ bi, ắt không chịu quy hướng về Phật. Do 

không quy hướng nên thiếp mãi trong mộng dài, không cách gì 

ngưng dứt. Vì những người ấy nên hay nói độ chứ không nói 

không  độ. Lại nữa Chư Pháp Vô Hành Kinh cũng nói:  “Phật 

 không  đắc Phật  đạo, cũng không độ chúng sinh”.  Phàm phu 

khăng khăng phân biệt nào là Phật, nào là độ chúng sinh. Nói 

độ chúng sinh là đối trị tất đàn, nói không độ chúng sinh là đệ 

nhất nghĩa tất đàn. Hai cách nói đều có lý lẽ riêng, không mâu 

thuẫn với nhau. 

 Hỏi rằng: Như  mộng dứt  được,  đó không phải là độ sao? 

Nếu giấc mộng của tất cả chúng sinh đều dứt, thế gian không lẽ 

không tận sao? 

 Đáp rằng: Nói mộng là thế gian, nếu mộng dứt ắt không có người mộng. Nếu không có người mộng thì cũng không nói có 

người được độ nữa. Như thế thời biết thế gian tức là xuất thế 

gian. Tuy độ vô lượng chúng sinh mà sẽ không đọa vào điên 

đảo. 

Bốn là nghi Phật không có trí biết tất cả chủng loại (nhất 

thiết chủng trí). Tại sao nghi như vậy? Vì nếu có thể biết khắp 

các pháp, thì các pháp lại  đọa vào bên có (hữu biên). Vì nếu 

không thể biết được khắp, ắt không phải là trí biết tất cả chủng 

loại. Do đối trị nghi này nên nói trí không gì bằng không gì 

sánh là tối thượng trên hết (vô đẳng vô luân tối thượng thắng 

trí). Trí không gì bằng không gì sánh tối thượng trên hết là trí 

phàm phu hư vọng, so với trí Phật như thật. Hư và thật khác rất 

sâu xa, về lý không bằng nhau được nên nói không gì bằng. 

Thanh Văn, Bích Chi Phật muốn có cái biết này phải nhập định 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  49 



mới biết, ra khỏi  định là vẫn không biết. Lại biết của Thanh 

Văn, Bích Chi cũng có hạn. Phật đắc tam muội như thật, thường 

ở nơi định thâm sâu, song lại chiếu biết khắp các pháp là hai và 

không có hai. Pháp thâm sâu không gì sánh tầy, nên nói không 

gì sánh. Bồ Tát từ địa thứ tám trở lên tuy đắc báo sinh tam muội 

dụng công không cần phải ra vào, song tập khí tích tập nhỏ 

nhiệm nên tam muội không cực sáng sạch. Đem so sánh với trí 

Phật vẫn còn là có cái trên nữa. Trí Phật đoạn gồm đủ như pháp 

mà chiếu. Do pháp vô lượng, chiếu cũng vô lượng. Ví như hộp 

lớn thì nắp  đậy cũng lớn. Nên nói là tối thượng. Ba câu này 

cũng có thể tuần tự theo nhau mà thành. Do vì trí Phật không gì 

bằng, cho nên không gì sánh. Do không gì sánh nên tối thượng 

thắng hết. Cũng có thể tối thượng thắng hết nên không gì bằng. 

Do không gì bằng nên không gì sánh. Chỉ  cần nói không gì 

bằng (vô đẳng) là đủ rồi, cần gì phải đến hai câu dưới nữa? Như 

trí của Tu Đà Hoàn không bằng được với trí của A La Hán, các 

kiểu nói như thế. Địa ban đầu đến địa thứ mười cũng như vậy, 

trí tuy không bằng, song không phải là không sánh được. Tại 

sao như vậy? Do không phải là tối thượng. Ông biết đem bên 

có, bên không có ra vặn hỏi, mà còn nghi Phật là không phải 

bậc biết tất cả (nhất thiết trí), sự thể (nghi ngờ) này không đúng 

vậy. 

 ---o0o--- 

 Hỏi rằng: Trong hạng Hạ sinh, nói là mười niệm tương tục là được vãng sinh. Thế nào gọi là mười niệm tương tục? 

 Đáp rằng: Ví như có người, trong đồng trống quay về gặp giặc cướp, tuốt đao hung hăng, xông lại muốn giết. Người này 

ra sức chạy, thấy có con sông phải qua. Nếu qua được con sông 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  50 



thì đầu cổ mới toàn. Lúc ấy chỉ tưởng phương tiện qua sông “ta 

đến bờ sông để áo mà qua hay cởi áo mà qua? Nếu để nguyên 

áo sợ không qua được, nếu cởi áo ra sợ không kịp giờ”. Chỉ có 

niệm ấy không duyên gì hết. Một niệm sao để sang sông, chính 

là một niệm  ở  đây vậy. Cứ như thế tâm không tạp, thì gọi là 

mười niệm tương tục. Hành giả cũng vậy, niệm Phật A Di Đà 

như người kia niệm qua sông, trải qua mười niệm, hoặc niệm 

danh tự của Phật, hoặc niệm tướng tốt của Phật, hoặc niệm trí 

tuệ  của Phật, hoặc niệm bổn nguyện của Phật, không có tâm 

khác xen vào, tâm tâm tiếp nối cho đến mười niệm, gọi là mười 

niệm tương tục. Thoạt nói mười niệm tương tục tựa như không 

có gì khó. Song phàm phu tâm như ngựa  đồng (dã mã), thức 

quá khỉ  vượn,  đuổi bắt sáu trần, không tạm ngừng nghỉ. Cần 

phải dốc tín tâm tự cố khắc niệm, sẽ tích tập thành tính, nhờ thế 

thiện căn kiên cố  vậy. Như Phật bảo vua Tần Bà Sa La, con 

người tích chứa thiện hạnh, đến chết không có niệm ác, như cây 

ngả về hướng Tây, ắt đổ tùy khúc. Nếu lại gặp gió đao mà đến 

thời trăm khổ đổ về thân. Nếu nghiệp tập trước không có đó thì 

nói gì đến nhớ niệm. Lại cần phải năm ba vị  đồng chí hướng 

cùng tóm kết cái ngôn yếu của đạo. Ngay lúc bạn lâm chung, 

thay phiên giảng rõ cho, rồi vì người sắp chết đó mà xưng danh 

hiệu Phật A Di Đà, nguyện sinh An Lạc, tiếng tiếng tiếp nối, 

làm thành mười niệm vậy. Ví như ấn các ấn bằng sáp vào bùn, 

ấn hư mà văn thành. Khi mạng người này mất chính là lúc sinh 

về An Lạc, một phen vào chính định thì còn âu lo gì nữa vậy. 

 ---o0o--- 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  51 



CHÂN THẬT NIỆM PHẬT 

  

 Hòa Thượng Tuyên Hóa 

 ---o0o--- 

Chúng ta không được may mắn, sanh nhằm vào thời mạt 

pháp cách Phật khá xa, pháp nhược mà cường, nhưng trong cái 

không may mắn  đó lại gặp pháp môn niệm Phật. Pháp môn 

niệm Phật đã không tốn công lại chẳng phí sức, rất dễ dàng và 

tiện lợi cho sự hành trì tu tập, bởi chỉ niệm Phật mà thành Phật. 

Vì sao niệm Phật lại thành Phật? Vì trong vô lượng kiếp trước 

đức Phật A Di Đà đã phát ra 48 lời nguyện, trong 48 lời nguyện 

đó có một nguyện:   “Khi con thành Phật, chúng sanh mười 

 phương, nghe danh hiệu con, chí tâm tin ưa, thiện căn có được, 

 tâm tâm hồi hướng, nguyện sanh cõi con, dẫu chỉ mười niệm, 

 nếu không được sanh, thề không thành Chánh Giác.”  

Phật A Di Đà đã phát ra nguyện lực này, mỗi nguyện mỗi 

nguyện  đều nhiếp thọ chúng sanh vãng sanh về thế giới Tây 

Phương Cực Lạc. Với  điều kiện là họ phải có lòng tin mãnh 

liệt, tin có đức Phật A Di Đà, tin thật có quốc độ Tây Phương 

Cực Lạc, và nguyện vãng sanh về đó làm đệ tử của đức Phật A 

Di Đà. Tha thiết một lòng xưng niệm danh hiệu Ngài, và lấy ba 

món tư lương: Tín, Hạnh, Nguyện làm căn bản cho việc vãng 

sanh. 

Quốc  độ Tây Phương Cực Lạc có đủ các thứ an vui, 

thanh tịnh; không có các thứ nghịch ác, phiền não; không có ba 

đường ác: địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Chỉ có các loại chim 

Bạch Hạc, Khổng Tước, Anh Võ, Ca Lăng Tần Già, Cộng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  52 



Mạng, những loại chim đó đều là do thần lực của Phật A Di Đà 

biến hóa ra để diễn hát pháp âm, chứ chẳng phải là loài súc 

sanh thật. Thế giới Cực Lạc không có các thứ ác duyên phiền 

não, khổ  đau như thế giới Ta Bà. Nơi  đó ngày đêm sáu thời 

diễn nói diệu pháp: niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng. Vì vậy 

chúng ta muốn vãng sanh về thế giới Cực Lạc, thì phải chân 

thành niệm Phật. Chân thành niệm Phật nghĩa là tâm của mình 

phải chuyên nhất với câu Phật hiệu, lấy thanh tịnh làm nhân, 

tâm không phiền não, buông xả  hết thảy mọi việc, chỉ còn 

“thanh tịnh ý mình” để niệm Phật mà thôi. Niệm Phật thì niệm 

sao cho chuyên nhất, đến khi bạn lâm chung nhất định đức Phật 

A Di Đà sẽ đến tiếp dẫn bạn về thế giới của Ngài và tương lai 

bạn nhất định sẽ thành Phật. 

Vì sao người phàm phu như chúng ta mà được Phật A Di 

Đà đến tiếp dẫn? Lời nói này thật rất khó tin, hay nói là pháp 

khó tin nhận. Chính vì thế cho nên kinh A Di Đà là kinh không 

do vị nào thưa thỉnh mà chính đức Phật Thích Ca Mâu Ni tự 

thuyết, chỉ vì không có người hiểu và cũng khó có thể tin nhận 

với pháp môn dễ thực hành này. Đức Phật Thích Ca Mâu Ni vì 

lòng từ bi, thương xót chúng sanh trong thời mạt pháp, nên đã 

chỉ ra con đường ngắn nhất, nói ra kinh pháp khó tin này mà 

dạy bảo chúng sanh tu hành. 

Chân thành niệm Phật chính là miệng niệm Phật, tâm 

niệm Phật, đi đứng nằm ngồi đều niệm Phật. Trong tâm niệm 

danh hiệu Phật A Di Đà, toàn thân hành trì A Di Đà Phật. Sao 

lại gọi là hành? Giống như chúng ta bây giờ đến đây tham dự 

khóa tu niệm Phật. Cho dù là bận trăm công ngàn việc, gia 

duyên bận rộn bộn bề…, khi vào tu thì buông xả xuống hết, làm 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  53 



thế nào khi đến đây tham gia khóa tu này phải phát tâm tu tập 

thật tha thiết, phát tâm niệm Phật cho đến nhất tâm bất loạn. 

Muốn nhất tâm bất loạn thì phải trì niệm liên tục, chẳng 

phải niệm một chút thấy hơi vất vả thì đi tìm chỗ nghỉ,  đó là 

dụng tâm giãi đãi chỉ muốn tìm sự an nhàn theo pháp thế gian. 

Cứ như vậy thì không thể đắc “niệm Phật tam muội”. Vì sao? 

Vì tâm không chân thành niệm Phật. Người chân thành niệm 

Phật là nhất tâm nhất ý niệm Phật; ngay cả khi ăn cơm, uống 

nước, mặc áo, đi ngủ cũng không quên. 

Xưa nay việc sinh hoạt thường tình của con người là ăn, 

uống, ngủ, nghỉ không thể thiếu  được. Riêng người tu niệm 

Phật lại khác, khác ở  điều gì?  Khi vào tu có những việc cần 

phải buông xuống là không cần để ý tới việc thích ăn ngon, mặc 

đẹp,  đói khát, ngủ nghỉ…  đây mới chính là chân thành niệm 

Phật. Mới công phu một chút lại nghĩ  về cái ăn cái uống,  đó 

chẳng phải chân thành niệm Phật; hoặc lạnh một chút thì vội đi 

tìm áo mặc cho ấm thân, đó cũng chẳng phải là chân thành niệm 

Phật; hoặc sợ thiếu ngủ thì đi tìm chỗ ngủ tiếp, cũng chẳng phải 

là chân thành niệm Phật. Người chân thành niệm Phật tức 

không luận là đi đứng nằm ngồi hoặc làm bất cứ việc gì, trong 

tâm chỉ biết câu hồng danh sáu chữ “Nam Mô A Di Đà Phật”. 

Bạn chăm chỉ trì niệm liên tục như thế lâu ngày, sẽ kết 

thành một phiến, muốn được điều này bạn phải trì niệm liên tục 

không đứt đoạn, đến nước chảy cũng nghe niệm câu “Nam Mô 

A Di Đà Phật”, gió thổi cũng nghe niệm “Nam Mô A Di Đà 

Phật”, tiếng chim kêu cũng thành tiếng “Nam Mô A Di Đà 

Phật”. Câu niệm “Nam Mô A Di Đà Phật” phải hòa cùng tâm 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  54 



bạn, không thể tách rời. Niệm câu “Nam Mô A Di Đà Phật” 

không phải một mình ta; ta là yếu tố chính, là năng niệm “Nam 

Mô A Di Đà Phật”, còn câu “Nam Mô A Di Đà Phật” là sở 

niệm. Năng sở  cả hai hòa lại thành một.  Đến gió thổi cũng 

chẳng lay, mưa to cũng chẳng  động,  đó là đạt  đến niệm Phật 

tam muội; nước chảy, gió động  đều như diễn nói diệu pháp 

niệm “Nam Mô A Di Đà Phật,” như thế mới đúng thật là chân 

thành niệm Phật. 

Giả như nghe nước chảy, gió động mà tâm cũng bao chao 

trông Đông, ngóng Tây, rồi phân biệt động tĩnh như thế nào, đó 

không phải là chân thành niệm Phật. Hoặc miệng niệm Phật, 

mắt nhìn trước ngó sau như trộm  đồ, thế  cũng chẳng phải là 

chân thành niệm Phật. 

Chân thành niệm Phật chính là tâm thiết tha với câu Phật 

hiệu, tâm thanh tịnh chẳng xen tạp một vọng tưởng tạp nhạp 

nào vào. Nếu như lúc thì niệm, lúc thì nghĩ đến chuyện ăn cơm 

uống nước, đúng sai, được mất thì không phải là chân thật niệm 

Phật. Tất cả các thứ ấy phải buông bỏ xuống hết, như thế mới là 

chân thành niệm Phật. 

Niệm Phật không có bí quyết gì cả, bạn niệm  ở đâu thì 

chú tâm ở đó, niệm Phật thì tâm đặt nơi Phật, tâm chính là Phật, 

chẳng cần quét dọn vọng tưởng, đây chính là chân thành niệm 

Phật. Nếu tâm bạn tán loạn, đầy những niệm tà, không thể rốt 

ráo thì đó chẳng phải chân thành niệm Phật. Chân thành niệm 

Phật, lợi ích thật vi diệu không thể nói, chỉ khi công tu bạn chặt 

chẽ đắc dụng thì khi ấy bạn mới có nhận biết mà thôi; khi ấy 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  55 



bạn lại càng đại tự  tại, không nhân, không ngã, không chúng 

sanh, không thọ giả, chỉ có Nam Mô A Di Đà Phật. 

Nói là pháp, hành là đạo, “Hành Giải Tương  Ưng”, 

không chỉ nói mà không hành, cũng như miệng nói đến những 

đồ ăn ngon mà trong bụng lại đói, không có chút thức ăn. Hôm 

nay tôi nói về đạo lý này mong các vị phải hiểu rõ:  “Điều chính 

 yếu là phải chân thành thiết tha niệm Phật, chân thành mà tu 

 niệm Phật. Thời gian và sanh mạng của chúng ta quý báu vô 

 cùng, nhớ  đừng luống bỏ qua.”  Hy vọng mọi người luôn ghi 

nhớ ba điều này trước khi bước vào tu tập “Kiên Trì, Thành 

 Thật, Hằng Ghi”. 

 ---o0o--- 

TÍN NGUYỆN HẠNH VÀ CÁCH THỨC NIỆM PHẬT 

  

 Hòa Thượng Thích Thiền Tâm 

 ---o0o--- 

Niệm từ buổi mai khi mới thức dậy, cho đến buổi tối, cả 

ngày niệm không xen hở. Khi gần đi ngủ, ngồi xếp bằng, bán 

già, hay kiết già, chắp tay mà nguyện rằng:  Con tin lời của Đức 

 Phật A Di Đà, giữ một lòng niệm danh hiệu Phật, nguyện đời 

 nầy bao nhiêu tội chướng thảy đều tiêu sạch, đến khi lâm chung 

 được Phật và các vị  Bồ-Tát,  đến tiếp dẫn chúng con về  Cực-

 Lạc. 

Muốn  được vãng sanh phải  đủ 3 yếu tố: Tín, Hạnh, 

Nguyện như đảnh 3 chân thiếu 1 tất ngã. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  56 



Tín: Là tin có: tự, tha, nhân, quả, sự và lý. 

Hạnh: Là chấp trì danh hiệu Phật cho được “nhất tâm bất 

loạn”. 

Nguyện: Là quyết muốn thoát khỏi cõi Ta Bà, cầu sanh về 

nước Cực-Lạc. 

Dưới đây là đại khái 6 lối tin về Tịnh-Độ: 

1. Tin tự: Tin chắc rằng mình có Phật tánh sáng suốt, đủ vô lượng công đức. Nếu mình cố công lo niệm Phật thì quyết 

có thể chứng ngộ được. 

2. Tin tha: Công nhận rằng lời dạy của  Đức Phật Thích-Ca 

không luống dối;  Đức Phật A Di Đà luôn luôn nhiếp thọ 

tùy theo cơ cảm của mình mà ứng. 

3. Tin nhân: Đinh ninh công hạnh niệm Phật hiện tại của 

mình có năng lực giải thoát. 

4. Tin quả: Tin chắc ở chín phẩm sen vàng là nơi sẽ về của ta sau này. Về  được  đó thì dù hạng nào cũng không thối 

chuyển. 

5. Tin sự: Xác nhận ngoài cõi Ta Bà có một cõi Cực Lạc đúng 

như lời Phật nói. 

6. Tin lý: Tin tự tâm ta cũng tức là Tịnh Độ, nếu một khi nó 

đã  được trong sạch. Sự và lý viên dung không tách biệt. 

Tóm lại, không tin thì thôi, nếu có tin cần phải tin sâu, tin 

chắc, và tin rồi phải thực hành. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  57 



Hạnh:  là thực hành, phải cho kiên nhẫn và đúng pháp. 

Kế đây là bài dịch ý của mấy vần thơ mà Tổ Đức Nhuận 

đã bàn về sự niệm Phật để giúp vào một phần nào cho sự thực 

hành ấy được đúng. 

 Xét ra niệm Phật dễ mà không 

 Ý, khẩu buông lung giữ chẳng đồng 

 Miệng niệm Di Đà tâm toán loạn 

 Dẫu cho bể cổ vẫn là không 

Ấy đó, niệm Phật cốt phải giữ tâm và miệng đi đôi, nghĩa 

là miệng niệm thì tai phải nghe, tâm phải chú ý nghĩ nhớ Phật 

và nhất là tâm ý phải không tán loạn, không nghĩ  xằng xiêng 

mới có hiệu quả. Đây là bước thứ nhất của sự niệm Phật, nếu ai 

chưa được mà vội trách móc, vội ngã lòng rằng sao niệm hoài 

mà không thấy gì hết, rằng sao càng niệm chừng nào càng rối 

rắm chừng nấy v.v… thì thiệt là một  điều oan uổng và đáng 

tiếc! 

Để giúp sự niệm Phật  được dễ dàng tôi xin nêu ra đây 

những bí quyết thành công của Ngài Giác Minh Diệu Hạnh đã 

dạy, mà Thượng Tọa Trí Tịnh đã lược giải trong quyển “Đường 

về Cực Lạc”: 

1. Ðiều kiện thứ nhứt, trong lúc niệm, phải rành rẽ rõ ràng. 

2. Rành rẽ là chữ câu rành rẽ không lộn lạo, mù mờ. Rõ ràng, 

là tiếng nói rõ ràng, không trại tiếng. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  58 



3. Ðiều kiện thứ hai, tiếng phải hiệp với tâm, tâm phải duyên theo tiếng, tâm và tiếng hiệp khắn với nhau. 

4. Ðiều kiện thứ ba, phải chí thành tha thiết, với đức Từ Phụ 

lòng ta như con thơ nhớ mẹ, với cõi Cực Lạc lòng ta như 

viễn khách tưởng nhớ cố hương. 

5. Ðiều kiện thứ tư, không cho xen lộn một mảy tưởng niệm 

thế  sự; nghĩa là phải luôn nhiếp tâm trụ  nơi tiếng niệm 

Phật, không xao lãng. Nếu lỡ xao lãng phải liền nhiếp thâu 

lại. 

Với trường hợp  đây, chú tâm nhận chắc lấy tiếng của 

mình niệm là công hiệu nhất. 

Trong quyển Niệm Phật Luận ngài Đàm Hư Đại lão Pháp 

sư đã nói: Một khi niệm câu A Di Đà Phật được tương ứng, liền 

đó hành giả được 6 căn thanh tịnh. Vì: 



1. Mắt thường nhìn Phật thì nhãn căn thanh tịnh. 

2. Tai nghe tiếng niệm của mình và của đại chúng thì nhĩ căn 

thanh tịnh. 

3. Mũi nghe biết hương thơm của nhang trầm thì tỷ căn thanh 

tịnh. 

4. Lưỡi cử động để niệm Phật thì thiệt căn thanh tịnh. 

5. Thân ở trong đạo tràng mà lạy Phật thì thân căn thanh tịnh. 

6. Trong khi niệm, lạy, tâm thường tưởng Phật thì ý căn thanh tịnh. 



Nguyện: Nguyện phải cho thiết tha, cho quyết định. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  59 



Chúng ta có thể lựa một trong các bài văn phát nguyện2 

rồi học thuộc lòng, để trước khi lên giường ngồi xếp bằng 

hướng về Tây Phương phát nguyện xong sẽ  nằm ngủ. Hoặc 

những vị kém trí nhớ  hằng ngày phát nguyện TRÌ DANH 

NIỆM PHẬT. Niệm “Nam-mô A Di Đà Phật”, đi, đứng, nằm, 

ngồi  đều niệm,  ăn cũng niệm, làm việc cũng niệm, cho đến 

những chỗ không sạch sẽ cũng đều niệm được cả (nhớ những 

lúc nầy niệm thầm, vì niệm lớn sanh tội bất kính). 

 ---o0o--- 

TỪ TÁN TÂM NIỆM PHẬT ĐI ĐẾN ĐỊNH 

TÂM NIỆM PHẬT 

  

 Hòa Thượng Thích Thiền Tâm 

 ---o0o--- 

Miệng niệm Phật, tâm tưởng Phật, hoặc trụ nơi câu niệm 

Phật, gọi là Định Tâm Niệm Phật. Miệng niệm Phật, tâm không 

nhớ Phật mà suy nghĩ mông lung việc khác, đó là Tán Tâm 

Niệm Phật. 

Tán tâm mà niệm, hiệu lực so với định tâm yếu kém rất 

nhiều. Vì lẽ  ấy, từ  xưa  đến nay các bậc thiện tri thức  đều 

khuyên người cố gắng định tâm trì niệm, đừng để tán tâm. Cho 

nên tán tâm niệm Phật không đủ làm gương mẫu. 



2  Bài văn phát nguyện – xem trang 343 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  60 



Tuy nhiên, mỗi tác động bên ngoài đều liên quan đến 

tiềm thức, tức là thức thứ tám ở bên trong. Nếu tán tâm niệm 

Phật hoàn toàn không công hiệu, thì sáu chữ hồng danh kia từ 

đâu phát hiện? Đã có sáu chữ hiện thành, tất phải có hai chuyển 

lực: Một là, do chủng tử, từ tiềm thức phát hiện ra ngoài. Hai là, 

sức tác động từ ngoài lại huân tập trở vào bên trong. 

Cho nên chẳng thể nói tán tâm niệm Phật hoàn toàn 

không công hiệu, bất quá so với  định tâm nó yếu kém hơn 

nhiều mà thôi. Lối niệm tán tâm từ xưa đến nay không được đề 

xướng, nhưng hàm ý và công dụng của nó cũng không thể phủ 

nhận. 

Vì thế cổ nhơn có lưu một bài kệ rằng: 

 Di Đà sáu chữ pháp trung vương, 

 Tạo niệm phân vân chớ ngại màng! 

 Muôn dặm phù vân che ánh nhật. 

 Nhân hoàn khắp xứ ửng dương quang.  

Bài kệ nầy suy ra có điều xác đáng. Bởi hạt giống3 niệm 

Phật nơi thức thứ tám khi thành thục, tất dẫn phát thức thứ sáu 

khiến cho sanh khởi tịnh niệm. Rồi từ thức thứ sáu lại cổ động 

ra năm thức trước để thành hiện hành. Nhưng vì lúc chủng tử 

niệm Phật trải qua thức thứ sáu, bởi trần nhiễm của chúng sanh 

sâu dày, nên bị các niệm khác lấn cướp, tuy có lọt khỏi vòng 

vây song ảnh hưởng còn lại chẳng bao nhiêu. Ví như ánh mặt 



3  Hạt giống:  là mầm sống, hạt mầm, cũng có nghĩa là năng lực. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  61 



trời tuy rực rỡ, nhưng vì bị nhiều lớp mây che, nên khi lọt 

xuống nhân gian, chỉ còn vẻ ửng sáng. Nhưng ánh sáng thừa ấy 

sở dĩ có, cũng do công năng ảnh hưởng của mặt trời. 

Biết được lẽ này, người tu Tịnh Độ đừng quá ngại màng 

đến tạp tưởng phân vân, chỉ liên tiếp niệm hết câu nầy sang đến 

câu khác, chánh niệm còn được bao nhiêu hay bấy nhiêu. 

Niệm như thế  một lúc lâu, tự nhiên ngựa ý sẽ quay về 

tào, vượn lòng lần lần vào động. Niệm một lúc lâu nữa, thì 

chánh niệm hiển lộ rõ ràng, không cần gạn bỏ điều nhiếp, mà tự 

nhiên thành tựu. Hiểu được lẽ nầy thì chỉ quý niệm nhiều, đừng 

ngại tán tâm. 

Như  nước tuy bợn  đục, lóng mãi tất sẽ thành trong. 

Người tuy tạp niệm nhiều, niệm Phật lâu tất sẽ thành chánh 

niệm. Nên biết cổ  đức khi đi  đứng nằm ngồi và tất cả hành 

động đều niệm Phật. Nếu các vị ấy hoàn toàn dùng định tâm mà 

niệm, thì lúc đi đường tất phải vấp chạm, hoặc khi tả kinh hay 

làm việc cũng không thể thành công. 

Cho nên người xưa cũng có lúc phải phân tâm mà niệm, 

nhưng vẫn không rời câu niệm Phật, bởi dù có tán tâm vẫn 

không mất phần ảnh hưởng. 

Đến đây, xin thuật một câu chuyện. Lúc nọ, có người đến 

hỏi một Thượng Tọa: “Thưa thật với thầy, tôi niệm Phật đã hơn 

mười năm nay mà vọng niệm vẫn còn nhiều, không biết cách 

chi trừ diệt. Tôi có đi nhiều nơi cầu hỏi phương pháp với những 

bậc đã tu trước mình. Vị nầy đưa kinh nghiệm này, vị kia dạy 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  62 



cách khác, có một đại đức lại khuyên tôi nên nín hơi niệm luôn 

hai mươi mốt câu rồi nuốt một cái. Tôi đã áp dụng qua đủ mọi 

phương thức, nhưng chỉ định tâm được lúc đầu, rồi sau có lẽ vì 

lờn quen nên vọng niệm trở  lại như  cũ. Không biết thầy có 

phương pháp nào hữu hiệu để dạy tôi chăng?” 

Vị Thượng Tọa đáp: “Điểm thất bại đó do ông không bền 

lòng, mà cứ thay đổi đường lối. Nên biết phàm phu chúng ta từ 

vô lượng kiếp  đến nay gây tạo nghiệp nhiễm vọng quá nhiều 

đâu thể nhứt thời mà thanh tịnh được! Chỗ cốt yếu là phải dụng 

tâm cho bền lâu. 

Tôi xin đưa ra đây hai thí dụ: Ví như một bình nước hôi 

nhơ dẫy đầy, ông đem nước thơm sạch đổ vào. Vì nước dơ đã 

đầy, nước sạch tất phải dội ra ngoài, song ít nhứt nó cũng lưu 

lại trong bình một vài giọt. Nếu ông cứ  bền tâm đổ vào mãi, 

ngày kia bình nước hôi sẽ hóa ra nước sạch thơm. Lại ví như 

ông đau bịnh dạ dày, uống thuốc chi cũng đều ói mửa ra. Ông 

cứ  bền lòng dùng ngay thuốc trị  bịnh dạ dày mà uống,  đừng 

thay  đổi thuốc chi khác. Mỗi phen uống tuy có bị ói mửa, 

nhưng chất thuốc cũng lưu lại ít nhiều, lần lần bệnh của ông sẽ 

dứt. 

Bệnh phiền não vọng tưởng của chúng sanh cũng thế, 

dùng thuốc niệm Phật điều trị tự nhiên là thích đáng, nếu thay 

đổi mãi làm sao thành công? Như có người dùng phèn lóng 

nước, nó chưa kịp trong, lại nóng nảy vội quậy lên đổ muối 

vào,  đổ muối chưa kịp trong, lại quậy lên đổ vôi bột vào. Cứ 

thay đổi mãi như thế, làm sao nước trong cho được? Thế nên 

vấn  đề  dứt vọng niệm, không phải do nơi thay đổi nhiều 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  63 



phương pháp, mà ở nơi lựa một phương pháp thích hợp rồi thật 

hành cho bền lâu là thành tựu.” Vị ấy nghe xong gật đầu cho là 

hữu lý. 

Như đã nói, muốn được định tâm, điểm căn bản là phải 

dụng công cho bền lâu. Tuy nhiên nếu sợ niệm lực tán loạn, cần 

có phương tiện để tâm dễ yên tịnh, thì nên áp dụng pháp Thập 

Niệm Ký Số đã trình bày ở trước. 

Phép nầy do dùng hết tâm lực ghi nhớ từ một đến mười 

câu, nên dễ vào tịnh định. Nếu tâm còn rối loạn và không thể 

dùng phép Thập Niệm Ký Số4, thì trong mỗi câu niệm chỉ cần 

chú tâm ghi giữ cho chắc một chữ "A". Khi chữ A còn thì mấy chữ khác đều còn, nếu mê mờ để cho nó mất, tất năm chữ kia 

cũng mất. Lại chữ A cũng chính là chữ căn bản, và là mẹ của tất 

cả chữ. Chú tâm vừa niệm vừa ghi chắc chữ A, lâu lâu tự nhiên 

tâm và cảnh đều tiêu tan dung hợp thành một khối, lượng rộng 

lớn dường hư không, Phật và mình cũng đều mất. Lúc bấy giờ 

đương nhiên chữ A cũng không còn. Nhưng lúc trước nó mất là 

do bởi tâm xao động rối loạn, lúc nầy nó không còn chính thuộc 

về trạng thái dung hóa của thường định. Đây là hiện tượng tâm 

cảnh đều không, điểm sơ khởi để đi vào Niệm Phật Tam Muội. 



4  Thập Niệm Ký Số:  là vừa niệm vừa đếm đủ 10 câu “Nam-mô A Di Đà Phật” 

 mới lần qua 1 hạt chuỗi. Như vậy được điểm lợi rất mau định tâm, vì vừa niệm Phật lại còn phải nhớ đếm, nếu quên thì sai lạc. Tuy nhiên phương pháp nầy đối với những bậc tuổi tác mới biết niệm  Phật, hay những vị mới phát tâm niệm Phật rất khó thực hành. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  64 



 ---o0o--- 

TẠI SAO CÓ CẢNH GIỚI MA ? 

 

 Trích Kính Chiếu Yêu 

  – Khai Thị Tuyển Tập của Hòa thượng Tuyên Hóa 

 ---o0o--- 

Người tu đạo nhất định phải hiểu rõ đạo lý nầy một cách 

đúng đắn, mới không đến nổi phải sa hầm sập hố. 

Tại sao xuất hiện cảnh giới ma? Chính vì quý vị tu hành, 

quý vị siêng năng nó mới có. Nếu quý vị không siêng năng thì 

quý vị muốn tìm cảnh giới ma nầy cũng chẳng cách nào tìm 

được, nó không thèm đoái hoài gì đến quý vị. Tại sao thế? Bởi 

quý vị là kẻ nghèo, dù nó có đến cũng chẳng được ích lợi gì. 

Bây giờ quý vị tu hành, tu đến có được bảo bối, vì quý vị có 

bảo bối trong tay, cho nên nó mới tìm đến để cướp lấy bảo bối 

của quý vị. 

Vậy khi nó đến, quý vị phải làm sao? Quý vị phải như 

như bất động, tỏ rõ sáng suốt; đừng nên chấp tướng, đừng khởi 

bất kỳ một tâm chấp trước nào, cũng không nên nghĩ: “À! Cảnh 

giới nầy thật tuyệt! Hãy xuất hiện lại lần nữa đi!” Đừng hoan 

nghênh nó, cũng  đừng ruồng rẫy nó, cứ giống như không có 

chuyện gì vậy, vì đây không phải cảnh giới của sự chứng quả; 

nếu quý vị không mống khởi ý tưởng chứng quả nầy thì không 

sao, còn giả như tự cho mình đã chứng thánh, nói rằng: “A! Bây 

giờ ta đã siêu xuất rồi, ngay cả vi trùng sán trong thân ta, ta 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  65 



cũng lôi ra được”. Với quan niệm nầy tức cho rằng mình đã đắc 

thần thông tự  tại, vậy là sai lầm rồi! Quý vị chỉ  cần dấy một 

niệm cống cao ngã mạn thì ma liền xuất hiện, nó bám theo tâm 

cống cao nầy mà chui vào trong tâm quý vị. Nó chui vào tâm 

quý vị rồi thế nào? Nó sẽ chi phối làm cho quý vị bị chao đảo, 

không đạt được định lực. 

Cho nên người tu đạo, quý vị nhất định phải hiểu đạo lý 

nầy một cách đúng đắn, mới không đến nỗi phải sa hầm sụp hố, 

mới không đến nỗi phải lạc bước lầm đường. Nếu quý vị không 

hiểu Phật Pháp thì dễ dàng bước vào đường sai lầm. Quý vị 

không có công phu, thì chẳng thành vấn đề; nhưng khi có công 

phu rồi thì ma vương giờ giờ khắc khắc đều đến rình rập quý vị, 

thừa dịp sơ hở của quý vị để quấy nhiễu. 

 ---o0o--- 

TẤT CẢ CHÚNG SANH VỐN DĨ LÀ PHẬT 

  

 Hòa Thượng Tịnh Không 

 ---o0o--- 

Mấy ngày trước, có một đồng tu đến kể với tôi rằng ông 

gặp một câu hỏi khó như sau: “Các vị là người học Phật, vậy 

 chân thật có Phật hay không? Anh đã bao giờ thấy Phật chưa? ” 

Ông không thể trả lời, liền trở về hiệp hội hỏi tôi, để về 

sau nếu gặp câu hỏi này thì nên trả lời như thế nào? Tôi nói với 

ông ấy, giả như về sau lại có người hỏi như thế thì ông nên nói 

với họ: “Thật có Phật, tôi đã thấy qua rất nhiều”. Họ sẽ hỏi ở 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  66 



đâu. Lúc đó chúng ta có thể nói: “Bạn chính là Phật, tôi cũng 

 vậy, tất cả chúng sanh mỗi mỗi đều là Phật”. Kinh Hoa Nghiêm nói: “Tất cả chúng sanh vốn dĩ là Phật”, hiện tại vẫn là Phật. 

Chẳng qua hiện tại, bạn có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

nên biến thành như vậy. Nếu buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước, bạn cùng Thích Ca Mâu Ni Phật, A Di Đà Phật Như 

Lai, Tỳ Lô Giá Na Phật,… không hề khác nhau; nghĩa là trí tuệ, 

đức năng, tài nghệ, tướng hảo hoàn toàn bình đẳng. Vị đồng tu 

ấy nghe rồi cũng vẫn rất nghi hoặc. Đương nhiên, vì nếu không 

nghi thì ông đã có thể trả lời được. Ông không thể trả lời do bản 

thân không tin tưởng ông chính là Phật. 

Chúng ta đã  được phác họa bằng một biểu  đồ  gọi là 

“Phàm thánh mê ngộ thị ý đồ”. Biểu  đồ  cũng  đã phát hành 

nhiều lần. Nhiều đồng tu sau khi xem thấy liền đến hỏi tôi: “Rốt 

 cuộc vọng tưởng, phân biệt, chấp trước nghĩa là gì? ”. Chúng ta không thể  đem  đề tài “vọng tưởng, phân biệt, chấp trước” 

nghiên cứu trong thời gian vài giờ  đồng hồ. Nhất  định không 

đủ, thậm chí 20 ngày, 20 năm, hay 200 năm cũng không đủ. Vì 

ba loại vọng tưởng, phân biệt, chấp trước này vô lượng vô biên. 

Trong lúc dạy học, Thế Tôn dùng pháp phương tiện, đem 

vô lượng vô biên vọng tưởng, phân biệt, chấp trước quy nạp lại, 

phân loại,  đề  cương khế  lĩnh trong kinh điển nhằm dạy bảo, 

giúp chúng ta hiểu rõ đại khái. Muốn chân thật hiểu rõ thì phải 

thực hành. Chính mình không chịu thân chứng thì sự việc này 

vĩnh viễn không cách gì lý giải, nhất là vọng tưởng của chúng 

ta đã quen rồi, khởi tâm động niệm thì gọi là vọng tưởng. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  67 



Đối lập với vọng là chân thật. Vọng chính là không thật. 

Cho nên trong Phật pháp nói “Bất  đương  ư thật viết vọng”, 

không tương đương với sự thật, đó là vọng. “Thật” là gì? – Việc này không dễ hiểu. Nếu bạn hiểu chữ  “Thật” thì bạn chính là 

pháp thân Bồ tát. “Thật” là thật tướng các pháp mà Đại Thừa 

giáo nói. Thông thường trong lúc giảng giải, chúng ta dùng lời 

nói rõ ràng cho mọi người dễ hiểu. Tôi hay nói “Chân tướng 

 của vũ trụ nhân sanh”, câu nói này cũng rất chung chung. Nếu tỷ mỉ hơn một chút là “Bản thể của vũ trụ”, “Hiện tượng của vũ 

 trụ”, “Tác dụng của vũ trụ”, đó là từ trên “thể - tướng - dụng” 

mà nói. 

 Kinh Hoa Nghiêm ghi rõ: “Tất cả chúng sanh đều có 

 trí tuệ đức tướng Như Lai”  

Đức là đức năng, ngôn ngữ hiện tại gọi là năng lực, tài 

nghệ. Tướng hảo ý nói đến phước báu của mỗi chúng sanh. 

Xem qua Tịnh  Độ ba kinh, phước báu của Phật A Di Đà thế 

giới Tây Phương Cực Lạc, thân Ngài có vô lượng tướng, tướng 

có vô lượng vẻ đẹp, không chỉ 32 tướng 80 vẻ đẹp, như vậy vẫn 

còn quá ít. Báo thân Như Lai có 32 tướng, 80 vẻ đẹp là do Thế 

Tôn vì chúng ta giới thiệu,  để chúng ta liền biết  đó là chính 

mình. Thiền sư Trung Phong nói rất hay “Tâm ta tức Phật A Di 

 Đà, Phật A Di Đà tức là tâm ta”, vì sao? Phật A Di Đà do tâm ta biến hiện, “duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”. 

Kinh thường nói “Ngoài tâm không pháp, ngoài pháp 

 không tâm”. Bạn phải hiểu hai câu nói này, thế giới nhỏ, thế 

giới lớn, biến pháp giới, hư không giới cũng giống như  cảnh 

giới trong mộng. Mỗi một đồng tu chúng ta đều có kinh nghiệm 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  68 



nằm mộng. Sau khi nằm mộng tỉnh lại, bạn cố  gắng nghĩ  về 

cảnh giới trong mộng vừa rồi, nó từ đâu mà có. Thực ra, nó do 

chính tâm bạn biến hiện ra. Khi tâm bạn nằm mộng, tâm của 

bạn chính là mộng, hiện ra cảnh mộng. Như vậy, cả thảy cảnh 

trong mộng chính là tâm của bạn. 

Đại sư  Vĩnh Gia nói “Trong mộng rõ ràng có sáu cõi, 

 tỉnh mộng rồi trống không cả đại thiên”. Thiền sư Trung Phong nói “Tâm ta tức là Phật A Di Đà, tâm ta chính là thế giới Cực 

 lạc”, tác mộng, Phật A Di Đà chính là tâm ta, thế giới Cực Lạc cũng chính là tâm ta. Tâm ta biến hiện ra, vậy hiện tại địa cầu 

này của chúng ta, thái dương hệ này của chúng ta, hệ ngân hà 

này của chúng ta, xem thấy xum la vạn tượng. Nếu sau khi giác 

ngộ, bạn sẽ biết đó là chính ta, do tâm ta biến hiện. Chân tâm 

hiện, vọng tâm biến, bao gồm vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước. Tâm hiện thức biến, bạn bỗng chốc ngộ ra không. Khi 

vừa tỉnh ngộ thì cả thảy vũ trụ là chính mình, vô số chúng sanh 

là chính mình, cả thảy trên địa cầu bao gồm tất cả người, sự vật, 

tất cả sinh vật cùng đồng một thể sinh mạng với ta. Sau khi ngộ, 

bạn sẽ có cách nhìn khác đối với tất cả chúng sanh, sẽ rất thân 

thiết. Tâm từ bi tự nhiên liền sẽ phát sanh, “Từ bi biến pháp 

 giới, thiện ý khắp nhân gian”. Chân thật sau khi ngộ ra, cảnh giới của bạn so với khi còn mê hoặc hoàn toàn không như nhau, 

vậy có phải đã phá được vô minh chưa? Chưa. Làm gì đơn giản 

như vậy! Vô minh, phân biệt, chấp trước mới chỉ giảm nhẹ đi 

một chút. 

Các vị phải biết, phân biệt cùng vọng tưởng thuộc về 

pháp chấp. Chấp trước thuộc về ngã chấp. Ngã chấp là phiền 

não chướng, pháp chấp là sở tri chướng. Hai loại chướng ngại 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  69 



làm cho trí tuệ, đức năng, tướng hảo của chúng ta thảy đều bị 

chướng ngại theo. Cho nên Phật dạy chúng ta tu hành là tu cái 

gì, là phá hai loại chấp trước này. 

Có rất nhiều kinh điển, bạn phải tỷ  mỉ lãnh hội, làm gì 

không có chỗ ngộ. Mỗi bộ kinh bạn vừa lật ra, nếu chân thật 

khế nhập thì thảy đều có chỗ ngộ. Hiện tại vì sao không có chỗ 

ngộ? Vì khi bạn  đọc kinh, hàm hồ  lướt qua, sơ sài qua loa, 

không tỷ mỉ quan sát, thể hội. Trong Tàng Kinh Lầu thấy được 

“Đại bổn Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh, mười đại 

 thiên thế giới vi trần kệ, một bốn thiên hạ vi trần phẩm”. Lời nói này của Bồ tát Long Thọ là thật, bạn phải nghe hiểu. “Mười 

 đại thiên thế giới vi trần kệ” không phải là chữ số. Hoa Nghiêm dùng mười  để biểu thị,  đại biểu  đại viên mãn; có nghĩa biến 

pháp giới hư không giới, tánh, tướng, lý, sự, nhân quả, có thứ 

nào không phải là kinh Hoa Nghiêm? Kinh Hoa Nghiêm sống 

ngay trước mặt chúng ta. Thiện Tài Đồng tử may mắn gặp được 

53 vị thiện tri thức, còn chúng ta thì sao? Từ sớm đến tối không 

hề kém Thiện Tài, nhưng vì sao không khai ngộ? Vì tâm bạn 

không phải tâm của Thiện Tài, nếu là tâm của Thiện Tài thì bạn 

đã sớm khai ngộ. Cho nên phiền não của chúng ta là thật, chính 

là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước quá nặng. 

Vọng tưởng, thông thường trong Đại Thừa giáo đã nói, 

“vô minh phiền não”, “trần sa phiền não”, “kiến tư phiền não”. 

Thiên Thai tông cũng nói, vô minh phiền não chính là vọng 

tưởng trong kinh Hoa Nghiêm. Trần sa phiền não chính là phân 

biệt. Kiến tư phiền não chính là chấp trước. Ở đây có phiền não, 

có sở tri chướng, chỉ là nặng nhẹ không như nhau. Trong vô 

minh, sở tri chướng nhiều, phiền não chướng ít. Trong phân 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  70 



biệt, sở tri chướng cùng phiền não chướng có thể  bằng nhau. 

Trong chấp trước, sở tri chướng nhẹ, phiền não chướng nặng. 

Cho nên vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thảy đều có 

sở tri chướng,  đều có phiền não chướng, vô minh. Trên kinh 

Hoa Nghiêm, vọng tưởng thuộc về căn bản vô minh. Đại kinh 

nói, “một niệm bất giác mà có vô minh”, đó là nói ban đầu, vì sao bạn bị mê? Vấn đề này trong Đại thừa giáo gọi là “căn bản 

 Đại vấn”. Ta vốn dĩ là Phật, nhưng vì sao ta khởi một niệm vô minh, lúc nào khởi lên một niệm vô minh, và nguyên nhân gì 

khởi lên nó? 

Khi chúng tôi mới học Phật có gặp vấn đề này, tôi liền 

hỏi lão sư Lý. Lão sư Lý nghe rồi mỉm cười không trả lời cho 

chúng tôi, vì sao? Trả  lời cũng không hiểu, vẫn không bằng 

không trả  lời. Ông bảo chúng tôi xem kinh Lăng Nghiêm. Ồ! 

Trong quyển thứ tư của kinh Lăng Nghiêm, thì ra Phú Lâu Na 

tôn giả cũng có vấn đề tương tự, ngài hỏi Phật Thích Ca Mâu 

Ni vì sao hay khởi lên niệm này, và bao lâu mới khởi lên một 

niệm. Kinh Lăng Nghiêm có một  đoạn kinh văn rất dài, rất 

nhiều người đọc kinh Lăng Nghiêm nhưng có mấy người hiểu 

được. Nếu thật hiểu thì bạn liền thành Phật, còn chưa thật hiểu 

thì vẫn là phàm phu. 

Trước tiên bạn phải nhận biết  đó là vọng, vọng là giả, 

“một niệm bất giác” là hư vọng. Cái niệm này sau khi bất giác, bạn vẫn cho là thật, đó là mê. Nếu bạn hỏi mê từ lúc nào, kinh 

Hoa Nghiêm nói thời gian: “Niệm kiếp viên dung, ” – niệm là 

một niệm, thời gian của một niệm rất ngắn; kiếp là đơn vị thời 

gian rất dài. Một niệm cùng vô lượng kiếp không khác biệt, vì 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  71 



một niệm là vọng, vô lượng kiếp cũng là vọng. Một niệm bằng 

như không, vô lượng kiếp cũng bằng như không. Không cùng 

không phải chăng đều vọng? Sau khi hiểu rõ, chúng ta hơi có 

chút thể hội. Thì ra sự việc này không có trước sau, không có 

xa gần, ngay nơi  đó một niệm bất giác cũng giống như trong 

mộng tỉnh lại. Khi tỉnh lại thì gọi là thành Phật. Vốn dĩ là Phật, 

vừa vào mộng, trong mộng liền rơi vào mười pháp giới. Bạn ở 

trong mộng làm Bồ Tát, làm Phật là pháp giới bốn thánh; bạn ở 

trong mộng làm trời làm người là pháp giới trời người; bạn ở 

trong mộng gặp  được ngạ quỷ, súc sanh, địa ngục thì là pháp 

giới ba đường, không rơi ngay trong một niệm.  Đó là chân 

tướng sự thật, thế nhưng ngày trước thầy giáo không nói ra, vì 

sao? 

Vì sau khi nói sẽ làm cho cửa ngộ của bạn bị bít mất. Đó 

là cách dạy học rất tàn khốc! 

Cho nên Thiền tông nhất định không nói, mà khuyên bảo 

bạn chính mình ngộ chứng. Chính bạn sau khi ngộ sẽ đem cảnh 

giới này nói lại với lão sư. Lúc đó lão sư gật đầu ấn chứng cho 

bạn. Còn khi bạn chưa vào được cảnh giới này thì tuyệt  đối 

không nói ra. Điểm này đặc biệt không giống Giáo Hạ. Giáo Hạ 

luôn nói ra, sau khi nói thì bạn chính mình phải chứng thật. Nếu 

không chứng thật, như  vậy bạn vẫn  đang  ở trong mộng, chưa 

tỉnh ra được. Cho nên, bạn cần phải thân chứng, vậy thân chứng 

bằng cách nào?  Hãy buông xả tất cả! 

 ---o0o--- 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  72 



NGƯỜI NIỆM PHẬT PHẢI ĐOẠN CỘI 

GỐC ÁI DỤC 

  

 Trích trong “Những lời khai thị của Đại Sư Hám Sơn –

 Đường Mây Trong Cõi Mộng” do thầy Thích Hằng Đạt và 

 Nguyên Phong phóng tác 

 ---o0o--- 

Pháp môn niệm Phật cầu vãng sanh cõi Tây phương Cực 

Lạc, vốn là đại sự cắt đứt dòng sanh tử. Vì vậy bảo rằng chỉ cần 

xưng niệm danh hiệu Phật là có thể cắt đứt sanh tử. Do đó, ngày 

nay mới phát tâm niệm Phật. 

Song, nếu không biết cội gốc của sanh tử, mà cứ niệm 

Phật mãi thì cuối cùng sẽ đi về đâu? Nếu niệm Phật mà không 

đoạn được cội gốc của sanh tử thì làm sao cắt đứt dòng sanh tử? 

Cội gốc của sanh tử là gì? Cổ nhân nói: “Nghiệp bất trọng bất 

sanh Ta Bà. Ái bất đoạn bất sanh Tịnh Độ”. Thế nên, biết rõ ái 

dục là cội gốc của sanh tử. Khiến tất cả chúng sanh thọ khổ 

trong sanh tử đều do ái dục. Cội gốc ái dục này không phải chỉ 

hiện hữu trong một, hoặc hai, ba, bốn đời, mà nó đã tự có sẵn từ 

đời vô thủy cho đến ngày nay. Sanh sanh thế thế, xả thân thọ 

thân, đều do lưu chuyển theo ái dục. 

Ngày nay, suy nghĩ nhìn lại, xem coi lúc nào có một 

niệm tạm rời cội gốc ái dục này đâu! Hạt giống ái căn bao kiếp 

tích luỹ sâu dày, nên khiến sanh tử không cùng tận. Hiện tại, 

vừa phát tâm niệm Phật, nếu chỉ  vọng không cầu sanh Tây 

phương mà danh tự ái dục (tức cội gốc của sanh tử) lại không 

biết đến, thì khi nào mới có niệm đoạn được nó? Không biết cội 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  73 



gốc của sanh tử, nên một bên niệm Phật, một bên cội gốc sanh 

tử lại càng tăng trưởng nhiều hơn. Cả hai việc niệm Phật và cội 

gốc sanh tử chẳng quan hệ với nhau. Dẫu niệm cách nào đi nữa, 

đến lúc lâm chung quý vị chỉ thấy sanh tử ái căn hiện tiền. Khi 

đó lại cho rằng Phật hoàn toàn không có thần lực, nên liền oán 

trách niệm Phật không linh nghiệm, dẫu sau này có hối hận 

cũng không kịp. 

Vì vậy, khuyên người niệm Phật thời nay, đầu tiên phải 

biết ái dục là cội gốc của sanh tử. Ngày nay dốc lòng niệm Phật, 

thì niệm niệm phải  đoạn ái căn này. Trong cuộc sống hằng 

ngày, ở nhà niệm Phật, mắt thấy vợ con cháu chắt, gia duyên tài 

sản, đều không nên đắm trước ái nhiễm, làm việc nào và niệm 

nào cũng  đều vì sự sanh tử và cảm giác như toàn thân đang 

đứng trong hầm lửa. 

Lúc chưa biết cách chân chánh niệm Phật thì niệm ái dục 

trong tâm chưa có thể xả bỏ. Vì niệm không thiết tha và chẳng 

biết ái dục là chủ tể, nên chỉ niệm Phật ngoài da. Nếu như thế 

thì Phật chỉ nghe niệm, còn ái dục thì lại tăng thêm. Lúc cảnh 

tình của vợ con hiển hiện, phải xoay nhìn vào tâm. Một danh 

hiệu Phật có thể đối địch với ái dục, thì sẽ cắt đoạn được ái căn. 

Không cắt được ái dục thì làm sao đoạn được sanh tử. Do tập 

khí của duyên ái trong bao đời đã chín mùi mà nay chỉ mới bắt 

đầu niệm Phật, lại không thiết thật niệm Phật, thì không thể 

niệm Phật  được  đắc lực  được. Nếu trước mắt không thể  kềm 

chế được ái cảnh thì khi lâm chung quyết không thể tự làm chủ 

được. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  74 



Do đó, khuyên người niệm Phật, việc trước nhất là phải 

biết vì sanh tử mà thiết tha niệm Phật, tức là phải có tâm thiết 

tha cắt đoạn sanh tử, và phải dùng niệm niệm mà đốn đoạn cội 

gốc sanh tử. Lúc niệm niệm đều dứt được sanh tử thì cần gì đợi 

đến ngày ba mươi tháng Chạp!  Đợi  đến lúc đó thì đã trễ  lắm 

rồi! Thế nên, bảo rằng trước mắt luôn nghĩ đến sanh tử đại sự. 

Trước mắt liễu được sanh tử vốn không. Niệm niệm thiết thật, 

thì  đao  đao  đều chặt  đứt. Dụng tâm như thế, nếu không vượt 

khỏi sanh tử thì chư Phật bị đọa vì tội vọng ngữ! Do đó, người 

xuất gia, kẻ  tại gia, biết rõ tâm sanh tử  tức là biết rõ thời tiết xuất ly sanh tử, sao còn diệu pháp nào khác nữa! 

 ---o0o--- 

TỨ HOẰNG THỆ NGUYỆN 

  

 Hòa Thượng Tịnh Không 

 ---o0o--- 

  

 Giảng tại Viện Giáo Dục thị xã Đài Đông năm 1998 

 Vọng Tây cư sĩ biên dịch - Giác Minh Duyên biên tập 

 Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ  

 Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn  

 Pháp môn vô lượng thệ nguyện học  

 Phật đạo vô thượng thệ nguyện thành  

Cổ nhân nói: “ruộng dâu hóa biển”, “vạn pháp vô 

 thường”, người học Phật chúng ta không thể không thấu rõ. 

Kinh điển dạy rất nhiều, đức Phật là bậc trí tuệ viên mãn đã chỉ 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  75 



dạy, cương lĩnh  đơn giản nhất cũng chính là nguyên tắc quan 

trọng nhất mà chúng ta thường niệm, “tứ hoằng thệ nguyện”, chính là phương pháp tu hành. Chỉ có bốn câu dễ nhớ nhưng 

người học Phật lại luôn xem thường, miệng niệm hằng ngày, 

biến thành câu cửa miệng tầm thường nhưng không hề tư duy ý 

nghĩa của nó, cũng không hề nghĩ mình phải làm thế nào cho 

đúng. Sai lầm này là do chúng ta, không phải Phật Bồ Tát. 

Câu thứ nhất của tứ hoằng thệ nguyện dạy phát tâm, 

chúng ta học Phật nhưng  đã phát tâm chưa? Mấy mươi năm 

chúng tôi đi qua rất nhiều vùng và nhiều nước, gặp không biết 

bao nhiêu bạn đồng tu, nhưng người phát tâm chân chính quả 

thật hiếm thấy. Một vạn người, không có được một người phát 

tâm. Họ  đều biết niệm “chúng sanh vô biện thệ nguyện  độ” 

nhưng trên thực tế  lại không có tâm độ chúng sanh, khởi tâm 

động niệm vẫn vì chính bản thân mình. Hay nói cách khác, vẫn 

là tự tư tự lợi, không hề nghĩ đến chúng sanh. Ngày nào cũng 

niệm câu này, nhưng đó chỉ là niệm suông. 

Nếu lấy “tứ hoằng thệ nguyện” làm tiêu chuẩn suy xét, 

chúng ta sẽ thấy rõ ràng chư Phật Bồ tát, các Tổ  Sư  đại  đức 

khởi tâm động niệm đều vì chúng sinh tận hư không, khắp pháp 

giới. Chúng ta muốn phát nguyện độ chúng sinh ở một phương, 

nguyện này rất nhỏ.  Độ chúng sinh ở giới hạn một khu vực 

mình  đang sống, thậm chí hành tinh mình đang tồn tại, tâm 

lượng đó vẫn nhỏ hẹp, trong khi thái hư không là vô lượng vô 

biên. Mới độ chúng sanh trên một quả đất thì có đáng gì so với 

lời Phật dạy “chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”. 

 Nhưng “độ” như thế nào?   



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  76 





Chúng sinh tận hư không khắp pháp giới, chúng ta đều 

phải độ. Vậy chữ “độ” này có ý nghĩa gì? Nếu dùng ngôn ngữ 

hiện đại, thì “độ” là quan tâm, yêu quý, dốc lòng dốc sức giúp 

đỡ. Có bao giờ chúng ta thật sự phát tâm là quan tâm giúp đỡ 

mọi người trong xã hội chưa? Người học Phật phải dựa vào 

lương tâm để  tự chất vấn  điều này. Được mấy người  đã từng 

phát tâm quan tâm? Không cần bàn đến việc quan tâm tận hư 

không khắp pháp giới, mà chỉ cần quan tâm ngay thế giới này, 

quan tâm đến một quốc gia, một vùng, một thành phố. Vậy có 

được mấy người khởi tâm động niệm quan tâm đến xã hội, quan 

tâm cho người khác? Nếu không phát tâm như  vậy, người  đó 

vẫn là phàm phu, chưa học Phật, còn mê chưa tỉnh và dĩ nhiên 

chưa giác ngộ. 

Người giác ngộ thì mỗi niệm  đều vì chúng sinh, vì xã 

hội, trong khi người mê thường chỉ nghĩ cho bản thân. Người 

xuất gia nếu mỗi niệm  đều vì chùa nhỏ  của mình thì cũng 

không khác gì người tại gia chỉ nghĩ cho bản thân, gia đình 

mình. Tâm trạng như vậy mà học Phật, tu vô lượng kiếp vẫn là 

phàm phu, vẫn đi vào trong sáu nẻo luân hồi, không thể ra khỏi 

ba cõi. 

 Tu hành như thế nào?   



Muốn tu hành công phu tiến bộ, muốn có thể giảm bớt 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, cổ đức đã dạy: “nhiệm vụ tu 

 hành, phát nguyện là đầu”. Việc trước tiên là phải phát nguyện, phát tâm, và học Phật. Chư Phật Bồ Tát mỗi niệm vì tất 

cả chúng sinh hư không pháp giới, không phải chỉ vì một cõi 

nước của Phật. Phật Thích Ca Mâu Ni không chỉ phát tâm vì thế 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  77 



giới Ta Bà. Chúng ta học Phật cũng cần phải bắt đầu học từ chỗ 

này, thì công phu sẽ tiến bộ. 



Lão  cư  sĩ Lý Bỉnh Nam thường dạy bảo chúng ta phải 

“chuyển tâm”. “Chuyển tâm” là thay đổi quan niệm, thay đổi 

 cách nghĩ, cách nhìn.  Một số người sẽ hoang mang, chẳng lẽ 

từ nay về sau không nghĩ đến bản thân mà chỉ nghĩ đến người 

khác, nghĩ đến xã hội, vậy có hoàn toàn nên không? Ngạn ngữ 

rằng: “người không vì mình, trời tru đất diệt!” vậy người không 

vì bản thân thì có lỗi gì? 



Vì  sao  đức Phật nhất  định không cho phép chúng ta vì 

mình? Kinh Bát Nhã nói “thực tướng các pháp”, nếu dùng ngôn 

ngữ hiện đại thì “thực tướng các pháp” là chân tướng của vũ trụ 

nhân sinh, người thông thường gọi là chân lý. Đức Phật căn cứ 

vào chân lý chân tướng sự thật mà nói, chúng ta chắc chắn có 

thể tin, có thể tiếp nhận. Vậy chân tướng của sự thật là gì? sáu 

đường không thật, mười pháp giới cũng không thật. Trong kinh 

Kim Cang có câu: “những thứ có hình tướng đều là hư dối, ” lại nói: “tất cả pháp hữu vi, như mộng huyễn, bèo bọt” . 



Vậy cái gì là pháp hữu vi? Quyển Bách Pháp Minh Môn 

Luận có giải thích rất rõ về “nhất thiết hữu vi pháp”. 

Bồ Tát Thiên Thân đại từ đại bi lấy 660 pháp trong Du 

Già Sư Địa Luận do Bồ Tát Di Lặc thuyết. Bồ tát Thiên Thân 

đem tất cả vạn pháp vũ trụ nhân sinh quy nạp thành 660 loại, 

thuận tiện giảng giải giới thiệu cho mọi người. Tuy nhiên, 

người mới học Phật sẽ tiếp nhận một cách khó khăn. Cho nên 

Bồ Tát đem 660 pháp quy nạp tiếp thành một trăm loại, gọi là 

bách pháp. Một trăm loại này khi triển khai chính là tất cả pháp 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  78 



vũ trụ, nên gọi là vạn pháp. Nói cách khác, tuy là một trăm loại 

nhưng trên thực tế là vô lượng vô biên. Trong một trăm loại lại 

chia thành năm loại lớn: 

-    Thứ nhất là “tâm pháp”, chúng ta thường nói tám tâm 

vương. 

-    Thứ hai là “tâm sở pháp”, nói tác dụng tâm lý. 

-    Thứ ba là “sắc pháp”, chỉ vật chất. 

-    Thứ tư là “tâm bất tương ưng hành pháp”, nếu dùng cách 

nói hiện đại thì đó là khái niệm trừu tượng, tuy giả nhưng có 

những sự tướng không thể không thừa nhận. 

-    Thứ năm là “vô vi pháp”. 



Bốn loại đầu gồm tổng cộng 94 pháp, đều gọi “pháp hữu 

vi”. Ý nghĩa “hữu vi” là có sinh có diệt mà nhà Phật dạy là 

không thật, tức giả dối hư huyễn. Cái chân thật phải là không 

sinh không diệt. Sáu cõi luân hồi có sinh có diệt. Mười pháp 

giới gồm Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật cũng có sinh có 

diệt. Phật của mười pháp giới vẫn có sinh có diệt, cũng không 

phải là thật. Vậy chỗ nào mới là không sinh không diệt?  Đó 

chính là “nhất chân pháp giới” . Vậy “nhất chân pháp giới” ở 

đâu? 



* Kinh Hoa Nghiêm chỉ cho chúng ta thế giới Hoa Tạng 

của Phật Tỳ Lô Giá Na là “nhất chân pháp giới”. Phật lại bảo, 

“Thế giới Tây Phương Cực Lạc cũng là nhất chân pháp giới”. 

* Kinh Vô Lượng Thọ, kinh A Di Đà cũng nói, người ở 

thế giới Tây Phương Cực Lạc,  ai ai cũng  đều thọ vô lượng, 

 không có sinh diệt. Chúng ta vãng sanh đến Tây Phương Cực Lạc, không phải từ nhỏ dần dần trưởng thành người lớn. Nếu từ 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  79 



nhỏ dần dần lớn lên, đó là có sinh có diệt. Người thế giới Tây 

Phương là hóa thân, thân hình không khác với từ phụ A Di Đà, 

cao lớn, trang nghiêm đồng như nhau. Thế giới đó rất kỳ lạ, đó 

là không sinh không diệt, là nhất chân pháp giới. 



Thế giới này của chúng ta là hư dối. Đã giả thì phải vứt 

bỏ, phải buông bỏ thôi. Vứt bỏ và buông bỏ không phải trên 

việc làm mà  bỏ ngay ở trong tâm. Trong tâm dứt khoát không dính mắc, tức là không phân biệt,  không nắm giữ, được đại tự 

tại trong tất cả pháp. “Nhìn thấu” đối với những chân tướng sự 

thật này, sáng tỏ thật sự, hiểu rõ thật sự, sau đó y chánh trang 

nghiêm mười pháp giới. Cần nhớ kỹ, trong mười pháp giới bao 

gồm cả lục đạo luân hồi y chánh trang nghiêm, sự lý nhân quả 

đều phải sáng tỏ, đều hiểu rõ. 



“Buông xả” là không còn phân biệt, cũng không nắm giữ. 

Vào được cảnh giới này thì chính bản thân chúng ta được đại tự 

tại. Thân thể tuy ở trong thế gian nhưng có thể  hằng thuận 

chúng sinh, tùy hỷ công đức, tùy duyên du hý thần thông, sống 

đời sống của Phật Bồ Tát, không còn đời sống của phàm phu. 

Đời sống phàm phu rất khổ não trong khi đời sống của Phật Bồ 

Tát tự  tại, vui vẻ  dường nào. Nhà Phật thường nói: “Phá mê 

khai ngộ, lìa khổ được vui”. Tất cả khổ đều do không hiểu rõ 

chân tướng sự thật, không biết nhân quả, chỗ phát sinh ra những 

sự lý này. Khi đã thông suốt thì tự tại vô cùng, khổ não được 

nhổ  sạch  đến tận gốc rễ. Những lời này tuy nói rất dễ, nghe 

cũng rất rõ nhưng hầu như chưa ai trong chúng ta thực hiện 

được. Vì nếu lãnh hội triệt  để, thì đâu có chuyện không nhìn 

thấy thấu! 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  80 





Kinh  Phật mô tả, thời  ấy Thế Tôn thuyết pháp, trong 

hàng đệ tử của Ngài thậm chí chưa nghe xong một bộ kinh đã 

có người khai ngộ, có người chứng quả. Chúng tôi giảng ở nơi 

đây mấy phút như vậy, nếu ai đó nghe hiểu sẽ liền khai ngộ, và 

khi thật sự đã buông xả thì liền chứng quả. Pháp hội này so với 

Phật Thích Ca Mâu Ni ngày ấy không có gì khác. Nghe giảng 

rồi vẫn chưa làm được,  điều  đó chứng tỏ chúng ta còn chưa 

thấu hiểu, cho nên cần phải nghe nhiều. Chúng tôi thường nhắc 

nhở các bạn đồng tu, nếu muốn thành tựu đích thực ngay trong 

đời này, thì phải biết một bí quyết, đó là “một môn thâm nhập, 

 huân tu lâu dài”. Việc học, đáng sợ nhất là học quá nhiều, quá tạp, khi ấy muốn thành tựu cũng khó hy vọng. 



 Dựa vào cương lĩnh Giới-Định-Tuệ và  

 chuyên trì danh hiệu Phật 

  



Đức Phật dạy bảo chúng ta tu hành có ba cương lĩnh lớn, 

đó là tam học Giới,  Định, Tuệ. Do giới  được  định. Giới là 

phương pháp, thủ pháp, tuân thủ phương pháp của Phật mà tu 

gọi là giữ giới, trì giới. Tuân thủ phương pháp tu học thì sẽ dễ 

dàng được định. Định lâu sau sẽ khai trí tuệ. Thử nghĩ, tu một 

pháp môn dễ dàng được  định hay tu thật nhiều pháp môn dễ 

được định? Nhiều bạn đồng tu dụng công rất nhiều, rất nỗ lực 

hành thời khóa sớm tối, tụng rất nhiều bộ kinh, thuộc nhiều bài 

chú và biết bao nghi thức quy tắc khác, nói chung bận bịu tíu tít 

trong hai giờ như không thể nào bận hơn  được. Tu hành như 

vậy mấy mươi năm, thành thật mà nói, vẫn không bằng người 

niệm một câu A Di Đà Phật miên mật chỉ trong vài tháng! 

 Chuyên tâm niệm một câu A Di Đà Phật, không nghi ngờ, 

 không xen tạp, không gián đoạn, chỉ cần ba tháng là tâm tự 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  81 



 tại thanh tịnh.  Còn hơn người mỗi ngày niệm mấy mươi bộ 

kinh chú, niệm tất cả các danh hiệu chư Phật Bồ Tát suốt mấy 

mươi năm, nhưng tâm vẫn loạn động như thường. 



Chúng tôi đã khuyên nhiều vị đồng tu niệm một vị Phật 

A Di Đà, họ không dám tiếp nhận vì băn khoăn rằng: “Tôi niệm 

 biết bao nhiêu Phật Bồ Tát trong nhiều năm, bây giờ không 

 niệm các Ngài, các Ngài sẽ trách! ” Như vậy là do họ sợ đắc tội, quan niệm này  hoàn toàn sai lầm! Nghĩ như  vậy là chúng ta 

dùng tâm phàm phu mà đo lường Phật Bồ Tát, cho rằng Phật 

Bồ Tát không khác gì so với chúng ta. Chúng ta không niệm 

các Ngài, các Ngài sẽ trách, chúng ta sẽ đắc tội với các Ngài! 

Nếu tâm lượng của Phật Bồ Tát như vậy, các Ngài sao lại có thể 

thành Phật? Nghĩ như  vậy là xem thường Phật Bồ Tát. Chính 

tâm  đó mới là tạo tội nghiệp, là đại bất kính đối với Phật Bồ 

Tát. 



Thậm chí không cần nói đến Phật, Bồ Tát mà chỉ cần nói 

đến các A La Hán vốn đã kiến tư phiền não đoạn. Dù chúng ta 

làm nhục hay sát hại A La Hán, A La Hán cũng tuyệt đối không 

giận, mà vẫn cứ yêu quý chúng ta, như  vậy mới gọi là A La 

Hán. Nếu sân giận thì gọi là yêu ma quỷ quái rồi. Phật Bồ Tát, 

A La Hán tuyệt đối không giận nếu chúng sanh đắc tội với các 

Ngài. Do đó cho rằng, trước đây niệm nhiều danh hiệu Phật Bồ 

Tát, bây giờ không niệm nữa, Phật Bồ Tát sẽ quở trách, giáng 

họa. Nghĩ  vậy có khác nào xem Phật Bồ Tát là yêu ma quỷ 


quái, thử nói xem tội chúng ta lớn cỡ nào? Nếu như  vậy thì 

công phu tu hành cũng không làm sao tiến bộ được! 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  82 





Học Phật việc trước tiên phải rõ lý, làm sáng tỏ chân 

tướng sự thật. Chư Phật Bồ Tát đều khuyên niệm Phật A Di Đà. 

Phật Thích Ca Mâu Ni trong kinh Vô Lượng Thọ xưng tán Phật 

A Di Đà là “Quang trung cực tôn. Phật trung chi vương”. Thế 

Tôn khen như vậy là thay mặt cho mười phương ba đời tất cả 

chư Phật Như Lai mà khen ngợi. Không phải chỉ  một mình 

Ngài khen ngợi, mà tất cả chư Phật Như Lai, tất cả Bồ Tát, đều 

khuyên chúng ta niệm Phật A Di Đà. Cho nên niệm Phật A Di 

Đà thì tất cả chư Phật Như Lai đều hoan hỷ, tất cả Bồ Tát đều 

tán thán, vỗ tay chúc mừng. Chân tướng sự thật là như  vậy, 

đáng tiếc nhiều người chẳng hiểu thấu! 



Cho nên, một pháp môn thì dễ dàng được định, định có 

thể khai huệ, huệ có thể trừ phiền não, việc tu học mới có thể 

thành tựu. Sự thù thắng của pháp môn Tịnh Độ không có bất kỳ 

pháp môn nào sánh bằng! Thế Tôn dạy trong rất nhiều kinh 

điển, phàm phu từ lúc mới phát tâm tu hành mãi đến thành Phật, 

cần bao nhiêu thời gian? Ai cũng biết là ba đại A Tăng kỳ kiếp, 

nhưng người chân thật nghe hiểu được không nhiều. Ba đại A 

tăng kỳ kiếp bắt đầu tính từ lúc nào? Tính từ khi mới phát tâm. 

Ngày nay chúng ta tu hành có tính không? – không tính! Vì 

sao? Vì chúng ta chưa phát tâm, khởi tâm động niệm vẫn là tự 

tư tự lợi, chưa phát tâm. Phát tâm là phát tâm Bồ Đề! Khi tâm 

Bồ Đề vừa phát là đạt quả vị viên giáo sơ trụ Bồ Tát. 



A La Hán, Bích Chi Phật còn chưa phát tâm Bồ  Đề. 

Quyền giáo Bồ Tát, bốn giáo của tông Thiên Thai dạy chúng ta, 

Phật của Tạng giáo, Phật Bồ Tát của thông giáo còn chưa phát 

tâm Bồ Đề. Vậy tâm Bồ đề đích thực được phát bởi hạng người 

nào? Đó là viên giáo sơ trụ Bồ Tát. Phát tâm Bồ Đề mới vượt 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  83 



qua mười pháp giới, đến pháp giới nhất chân. Từ đó cho thấy, 

ba đại A Tăng Kỳ kiếp chỉ viên giáo sơ trụ Bồ Tát là đối tượng 

chính. Họ sơ phát tâm, cho nên sơ trụ gọi là phát tâm trụ. Đọc 

kinh Hoa Nghiêm phải nên đọc đến phát tâm trụ. Bồ Tát sơ trụ 

đến quả vị Phật, tổng cộng bốn mươi hai cấp bậc, qua ba đại A 

Tăng kỳ kiếp mới có thể hoàn thành. Điều này đức Phật đã nói 

rất rõ ràng. 

-    A tăng Kỳ Kiếp thứ nhất là hoàn thành ba mươi cấp bậc 

gồm: thập trụ, thập hạnh, thập hồi hướng, còn gọi là Tam Hiền. 

-    A tăng kỳ kiếp thứ hai là tu bảy cấp bậc: từ sơ địa đến thất 

địa. 

-    A tăng kỳ kiếp thứ ba là tu ba cấp bậc: Bát địa, Cửu địa và 

Thập địa. 



Tu hành như trên chứng quả không thể dễ dàng. Những 

gì chúng ta đã tu ngày nay không có tính, nếu tính từ phàm phu 

trong lục đạo, mười pháp giới thì thời gian tu hành tổng cộng là 

vô lượng kiếp như kinh Hoa Nghiêm đã nói, làm sao có thể nói 

chỉ cần có ba A tăng kỳ kiếp? Cho dù tu vô lượng vô biên pháp 

môn cũng không ngoại lệ! Hiểu rõ hết những điều này, chúng ta 

mới nhận thấy sự thù thắng của Tịnh Độ, mới biết mình trong 

đời này gặp được pháp môn Tịnh Độ là rất hy hữu, quý báu vô 

cùng. 

 Pháp môn Tịnh Độ  



Pháp môn Tịnh Độ được mang theo túc nghiệp mà vãng 

sanh. Chúng ta sống trong thế gian có vô lượng nghiệp chướng, 

chủng tử tập nghiệp, muốn vượt qua sáu đường, vượt qua mười 

pháp giới cũng không nên gấp gáp mà có thể mang theo cả 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  84 



nghiệp, có thể không cần dứt phiền não, chỉ  cần chuyên tâm 

niệm Phật A Di Đà. Được sự gia trì theo bổn nguyện của Ngài, 

chúng ta có thể vãng sanh đến thế giới Cực Lạc. Thế giới Cực 

Lạc là nơi Phàm thánh đồng cư, Hạ Hạ phẩm vãng sanh, không 

những nhờ sự gia trì của Phật lực mà còn nhờ “mười hai kiếp 

hoa khai kiến Phật” của chúng ta. 



Quán Kinh nói “mười hai kiếp hoa khai kiến Phật”, hoa 

khai kiến Phật là quả vị Viên Sơ Trụ, tức quả vị của phát tâm 

Bồ  Đề. Chỉ  cần mười hai kiếp là tâm Bồ  Đề  của chúng ta đã 

phát. Nếu không đến thế giới Tây Phương Cực Lạc mà ở thế 

giới này, thì vô lượng kiếp tâm Bồ  Đề  cũng không thể phát 

được. Đến chỗ Ngài mười hai kiếp là có thể phát tâm Bồ Đề. Sự 

chênh lệch quá lớn nếu đưa ra so sánh, đó là chưa kể sự gia trì 

của Phật lực. 



Tu hành trong môi trường Tây Phương Cực Lạc hiệu quả 

thù thắng như vậy, từ vô lượng kiếp rút ngắn còn mười hai kiếp. 

Nhưng trên thực tế không có người nào vãng sanh mà không 

được uy thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Khi có Phật 

lực gia trì, không cần tới mười hai kiếp.  Đến thế giới Tây 

Phương Cực Lạc, chúng ta liền làm Phật, tướng mạo dung nhan 

giống như Phật. Nguyện thứ 3, 4, 5 nói rất rõ: “thân tướng 

 thuần sắc vàng ròng, đủ ba mươi hai tướng tốt,  đủ  tướng  đại 

 trượng phu. Đoan nghiêm, chánh trực, thanh tịnh, tinh khiết, tất cả  đồng một dung nhan,”   tướng mạo, thể chất  đều giống như 

Phật A Di Đà. Không thành Phật, tướng mạo chúng ta làm sao 

có thể giống như Ngài được? 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  85 





Đức Phật A Di Đà  đã phát 48 đại nguyện, nếu có một 

nguyện chưa thành tựu thì Ngài không thể thành Phật. Thế Tôn 

dạy chúng ta, Phật A Di Đà thành Phật ở thế giới Tây Phương 

Cực Lạc  đến nay đã mười kiếp. Hay nói cách khác là 48 đại 

nguyện mà Ngài đã phát, mỗi nguyện đều đã thành tựu. Chúng 

ta niệm Phật tu học Tịnh Độ phải lấy bốn mươi tám nguyện của 

Phật A Di Đà làm căn bản. Nếu tương  ứng với bản nguyện, 

chúng ta nhất  định phải tin. Còn không tương  ứng với bản 

nguyện, chúng ta có thể không tin. Nếu  đọc thật kỹ kinh Vô 

Lượng Thọ từ đầu đến cuối, sẽ suy thấy mỗi câu mỗi chữ đều 

không rời bốn mươi tám nguyện. Hay nói cách khác, kinh Vô 

Lượng Thọ là thuyết minh bốn mươi tám nguyện. Chúng ta có 

thể tin được vì đây là pháp môn hy hữu khó gặp nên phải thực 

tập tu hành đến không nghi ngờ, không xen tạp. 



Thế gian tu hành sợ nhất là xen tạp, quyển Tây Phương 

Xác Chỉ, Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát nói, Ngài dạy người tu 

hành kiêng kỵ nhất là xen tạp. Tụng kinh xen tạp, niệm chú xen 

tạp. Nếu tu Tịnh Độ, khóa tụng mỗi ngày đọc kinh Vô Lượng 

Thọ, kinh A Di Đà, rồi đọc kinh Quán Vô Lượng Thọ,… như 

vậy là xen tạp, thực tế chỉ  cần một loại là đủ. Kinh điển của 

Tịnh  Độ còn không nên xen tạp, huống hồ những kinh điển 

khác càng thêm hư việc. Tụng kinh Kim Cang còn muốn tụng 

thêm kinh Địa Tạng, Phẩm Phổ Hiền Hạnh Nguyện,  đọc chú 

Lăng Nghiêm, niệm Đại Bi Thập Tiểu Chú, v.v… xen tạp nhiều 

như vậy, phỏng đến khi nào mới được thành tựu? 



Nhiều ý kiến cho rằng, đây là khóa tụng gốc của Tổ Sư 

đặt ra. Không sai! Khoá tụng gốc của Tổ Sư đặt, nhưng có phải 

Tổ Sư đặt cho chúng ta không? Tổ Sư không đặt cho chúng ta, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  86 



mà đặt cho người khác; cũng giống như thầy thuốc kê toa thuốc 

của người khác, khi chúng ta bị bệnh liệu vậy có dám dùng toa 

của bệnh nhân khác mà lấy thuốc uống không? Tổ sư là người 

của thời đại nào? Trong bối cảnh nào khi các Ngài đặt ra khóa 

tụng này? Chúng ta phải hiểu được, pháp là thuốc trị bệnh cho 

tất cả chúng sinh. Chúng ta phải xem kỹ càng phương pháp nào 

hợp với khế cơ không, tức có thể trị được bệnh của mình không 

và bệnh của mình là bệnh gì? Bệnh chúng ta là vọng tưởng, tạp 

niệm, phiền não, nếu phương pháp này có thật hiệu quả, phiền 

não dứt sạch, trí tuệ khai mở thì cứ giữ khóa tụng gốc. Còn tụng 

niệm nhiều năm mà phiền não mỗi ngày vẫn tăng trưởng, trí tuệ 

không mở, không được giác ngộ; giống như  bị  bệnh lâu năm 

uống thuốc mà không hiệu quả, thì phải xem xét lại phương 

pháp tu học của mình. Hãy thử quan sát thật tỷ mỉ, một bà cụ 

chỉ niệm thật thà chân thành một câu A Di Đà Phật, liên tục 

trong khoảng năm năm, bà cụ đứng vãng sanh, ngồi vãng sanh, 

biết  được giờ chết, lại không bị  bệnh,  đó là hiệu quả thật. 

Chúng ta niệm nhiều năm nhưng còn vẫn kém xa họ! 



Người ta sanh tử tự tại, còn chúng ta có cầm chắc đối với 

chuyện sanh tử không? Hiện tại vẫn chưa chắc chắn. Điều này 

cho thấy phương pháp mà nhiều người trong chúng ta đã tu học 

chẳng có chút hiệu quả, tức vẫn không giác ngộ. Cho nên khoá 

tụng càng đơn giản càng tốt, càng đơn giản mới là pháp môn 

chân thật, pháp môn vi diệu. Kinh điển chỉ  một bộ là đủ, chỉ 

một bộ vẫn có thể thành Phật. Càng nhiều bộ chỉ e gây chướng 

ngại cho việc vãng sanh, điều này không thể không biết. Thỉnh 

thoảng chúng ta xem một chút thì được, có thể giúp đỡ bản thân 

đoạn trừ nghi hoặc. Còn việc tu chính của mình dứt khoát chỉ là 

một bộ kinh, một pháp môn, quyết không xen tạp, không gián 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  87 



đoạn, thì công phu mới được đắc lực, mới có hiệu quả; hơn nữa 

hiệu quả vô cùng rõ rệt, tự mình biết, không cần phải hỏi người 

khác. 



Khi  vọng niệm ít, tâm phân biệt giảm, chấp trước cũng 

nhạt nhòa đi, đây mới đúng là tu hành tiến bộ; khi ấy tâm địa 

của chúng ta trở nên tương đối bình tĩnh, tương đối ung dung, 

cũng tương  đối có trí tuệ. Trước  đây với người, với việc, với 

vật, cứ lộn xộn rối tung, bây giờ dần dần rõ ràng, không mơ hồ 

như trước,  đó là dấu hiệu của tiến bộ. Trước  đây  đọc kinh 

không hiểu ý nghĩa, thấy người ta chú giải, thì luôn cho ý người 

ta giải sai, hiểu sai, bây giờ đọc kinh hiểu ý nghĩa, đọc chú giải 

của đại đức xưa cũng hiểu được ý của họ, đó là hiện tượng của 

sự tiến bộ. Trước đây nhìn người không biết phân biệt người tốt 

người xấu, bây giờ dần dần phân biệt được. Trước đây tiếp xúc 

những sự việc tốt, hoặc giả không tốt, không thấy  được, qua 

mấy năm, nhân quả của những sự việc này liền được tỏ bày, có 

thể nhìn ra, đây đều là hiệu quả hiện tiền tu học của chúng ta. 

Cho nên tu học Phật pháp phải như vậy mới là có hiệu quả. 

 ---o0o--- 

PHÁP MÔN NIỆM PHẬT LÀ PHƯƠNG 

TIỆN THÙ THẮNG CỦA NHƯ LAI 

  

 Hòa Thượng Thích Trí Tịnh 

 ---o0o--- 

 Tất cả chúng sanh đều sẵn  đủ trí huệ,  đức tướng như 

 Phật không khác. Chỉ vì trái giác tánh theo trần lao, nên toàn 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  88 



 thể trí đức chuyển thành vô minh phiền não. Rồi thuận theo 

 phiền não gây tạo những nghiệp hữu lậu, kết thành quả báo 

 sanh tử trong Tam giới. Từ quả báo sanh tử sanh phiền não, rồi 

 lại gây nghiệp hữu lậu… Vì cớ ấy, nên chúng sanh từ vô thỉ đến 

 nay, trải vô lượng vô biên kiếp mãi chịu khổ trong vòng sanh tử 

 luân hồi. 

Vì lòng đại bi, đức Phật xuất thế thuyết pháp độ sanh. 

Nguyên bổn tâm của Phật chỉ muốn tất cả chúng sanh đều thoát 

hẳn sanh tử luân hồi, chứng viên mãn Phật đạo mà thôi. Song, 

vì chúng sanh căn tánh lợi độn không đồng, trí ngu sai khác nên 

đức Phật phải chiều theo cơ nghi mà giáo hóa. Do đó, pháp môn 

của Phật có nhiều đến vô lượng. 

Với chúng sanh hạng lợi căn  đại trí, thời  đức Phật dạy 

Phật thừa để đặng liền viên Phật quả, như Thiện Tài trong pháp 

hội Hoa Nghiêm, Long Nữ nơi đạo tràng Diệu Pháp… 

Với chúng sanh hạng căn trí kém, thời đức Phật giảng Bồ 

Tát thừa, Duyên Giác thừa và Thanh Văn thừa, để cho hạng ấy 

lần lượt tu tập, tuần tự chứng quả. 

Với chúng sanh trình độ quá thấp, thời đức Phật nói Thập 

thiện, Ngũ giới, Thiên thừa và Nhân thừa cho hạng  ấy nương 

theo để khỏi sa đọa vào ác đạo, đặng còn thân nhân thiên mà 

vun bồi thiện căn lần lần. Tương lai nương nơi căn lành ấy mà 

tấn tu Thánh đạo. Hoặc học Bồ tát thừa tu Lục độ vạn hạnh mà 

chứng Pháp thân, hoặc y theo Duyên giác thừa hay Thanh văn 

thừa ngộ duyên sanh cùng Tứ  đế mà đặng  đoạn phiền não 

chứng Niết bàn. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  89 



Tất cả những pháp môn ấy, bất luận là Tiểu thừa hay Đại 

thừa, Tiệm giáo hay Đốn giáo, nơi hành giả đều phải tự lực tu 

tập cho đến đoạn tận hết phiền não mới ra khỏi vòng sanh tử. 

Nếu kiến hoặc, tư hoặc còn chừng mảy tơ thời cội gốc sanh tử 

vẫn chưa dứt hẳn. Như Tam quả Thánh nhơn (A-na-hàm), sau 

khi sanh lên Bất Hườn Thiên, còn phải trải qua nhiều thời gian 

mới chứng quả A-la-hán. Chứng A-la-hán rồi mới thật dứt hẳn 

cội gốc sanh tử. 

Nhưng A-la-hán chỉ là bậc Thánh Tiểu thừa, còn cần phải 

hồi tâm tu Đại thừa mà cầu Phật đạo. Rèn bi nguyện hiện thân 

trong lục  đạo, tu hành Lục  độ  vạn hạnh, trên cầu thành Phật, 

dưới cứu khổ mọi loài, lần lượt chứng các bậc: Thập trụ, Thập 

hạnh, Thập hồi hướng, Thập địa và Đẳng giác Bồ tát. Bậc Đẳng 

giác lại phải dùng Kim Cang Trí phá một phần phẩm sanh 

tướng vô minh, mới viên mãn Chủng trí mà chứng Phật quả 

(Diệu giác). 

Giáo pháp của  đức Phật chỉ  dạy, từng bậc tu chứng từ 

phàm lên Thánh, từ Thánh đến Phật, quyết không thể  vượt 

ngoài tuần thứ kể trên. 

Đức Bổn sư của chúng ta biết rằng: “Nếu chúng sanh chỉ 

dùng tự lực để liễu sanh thoát tử, siêu phàm nhập Thánh thời rất 

khó  đặng”. Nên ngoài vô lượng pháp môn chỉ thuộc tự  lực, 

Ngài dạy một pháp môn tự lực nương tha lực rất viên đốn, rất 

huyền diệu, dễ thực hành mà thành công cao, dùng sức ít mà 

mau có hiệu quả, tất cả căn cơ đều hạp, tất cả Thánh phàm đồng 

tu. Chính là pháp môn Tịnh Độ, niệm Phật cầu vãng sanh vậy. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  90 



Đức Phật A Di Đà có thệ nguyện nhiếp thủ chúng sanh 

niệm Phật. Nên người dùng tín nguyện mà niệm Phật (tự lực) 

thời cảm thông với nguyện lực của Phật. Nương nguyện lực của 

Phật nhiếp thủ (tha lực), liền đặng siêu thoát sanh tử luân hồi 

mà sanh về  Cực Lạc Tịnh  Độ.  Đã  được vãng sanh tức là cao 

thăng vào bậc Thánh lưu Bất thối, nên gọi là rất viên đốn, rất 

huyền diệu và thành công cao. 

Nơi pháp môn này, phương pháp thực hành rất giản tiện, 

mọi người đều có thể tùy phần tùy sức mà hành đạo. Chỉ cần 

chỗ tu cho đúng pháp thì chắc chắn sẽ thành tựu, nên gọi là 

dùng sức ít, dễ thực hành và mau có hiệu quả. Tổ Thiện  Đạo 

cho rằng, nghìn người tu không sót một. Vĩnh Minh đại sư công 

nhận là mười người tu, được cả mười… 

Với pháp môn Tịnh  Độ này, không luận là trí hay ngu, 

không luận là Tăng hay tục, không luận là giàu sang hay nghèo 

hèn, không luận là già trẻ nam nữ, không luận là sĩ, nông, công, 

thương… tất cả các giới trong xã hội đều có thể tu tập và thành 

tựu. 

Văn-thù Bồ-tát nói: “Các môn tu hành không môn nào 

qua môn niệm Phật. Niệm Phật là vua trong các pháp môn”. 

Đức Quán Thế Âm bảo: “Tịnh Độ pháp môn hơn tất cả 

hạnh khác”. 

Mã Minh đại sĩ  bảo rằng: “Chuyên tâm niệm Phật là 

phương tiện siêu thắng của đức Như Lai”. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  91 



Long Thọ tôn giả nói: “Niệm Phật Tam-muội có đại trí 

huệ, đại phước đức, hay đoạn trừ tất cả phiền não, hay độ được 

tất cả chúng sanh. Niệm Phật Tam-muội hay sanh vô lượng 

Tam-muội, cho đến Thủ Lăng Nghiêm Tam-muội”. 

Giác Minh Diệu Hạnh Bồ tát nói: “Pháp môn niệm Phật 

là tâm tông của chư Phật, là con đường giải thoát tắt nhất của 

mọi loài”. 

Ấn Quang đại sư từng nói: “Vì nương Phật lực nên tất cả 

mọi người, không kể là nghiệp hoặc nhiều hay ít, cũng không 

kể công phu hành đạo cạn hay sâu, miễn tin cho chắc, nguyện 

cho thiết, thời quyết muôn người tu muôn người vãng sanh 

không sót một. Còn nếu là bậc  đã  đoạn hoặc chứng chơn mà 

cầu vãng sanh, thời  đốn siêu Thập  địa; bậc Thập  địa mà cầu 

sanh thời mau viên Phật quả. Vì thế, nên Văn Thù, Phổ Hiền, 

Mã Minh, Long Thọ v.v… các đại Bồ tát đều nguyện vãng 

sanh. Đến như những kẻ tạo ác cả đời sắp đọa địa ngục, hồi tâm 

niệm Phật cũng  được giải thoát, như các ông Trương Thiện 

Hòa, Trương Chung Húc, Hùng Thuấn, Duy Cung v.v…” 

Hạng người phạm tội ác ấy mà còn thành tựu được thay, 

huống là những người chưa quá ác, huống là những người lành! 

Do đây nên thấy rằng, pháp môn Tịnh Độ nầy nhiếp cả 

Thánh phàm, nhiếp cả thiện ác, nhiếp cả chúng sanh, như biển 

lớn gồm thâu muôn dòng vậy. 

Vì pháp môn Tịnh Độ với chúng sanh có sự lợi ích rộng 

lớn như thế, nên muôn kinh vạn luận luôn luôn nhắc đến, chư 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  92 



Thánh chư Hiền đều nguyện cùng về. Thật là: “Cửu giới chúng 

sanh rời pháp môn nầy thời chẳng thể viên thành Phật quả. 

Thập phương chư Phật bỏ pháp môn nầy quyết không thể  độ 

khắp quần sanh”. 

Trong kinh Đại Tập, đức Phật có lời huyền ký: “Thời mạt 

pháp, muôn ức người tu hành, khó có một người  được giải 

thoát. Chỉ nương nơi pháp môn niệm Phật mà được thoát khỏi 

luân hồi”. 

Đó là Phật bảo chúng ta phải tín hướng và thực hành theo 

pháp môn Tịnh Độ nầy vậy. Chúng ta há chẳng phải là người 

thời mạt pháp đó ư! 

Vì những lẽ như trên mà biết rằng: Ngoài môn niệm Phật 

cầu sanh Tây phương Cực Lạc thế giới, quyết  định chúng ta 

hiện đời không thể siêu sanh thoát tử được. Còn đúng theo pháp 

môn niệm Phật cầu sanh nầy mà tu, chắc chắn một  đời nầy 

chúng ta đặng vãng sanh Cực Lạc, và đảm bảo trên đường 

thành Phật. 

Thế nào là tu đúng pháp? 

Tổng quát rằng: “Thật vì sanh tử phát Bồ Đề tâm, dùng 

tin sâu và nguyện thiết mà chuyên trì hồng danh A Di Đà Phật”. 

Đây là tông thú chủ chánh của pháp môn Tịnh  Độ này. Tâm 

hạnh đúng theo đây gọi là tu đúng pháp. 

Khi được nghe giáo pháp của đức Phật dạy về pháp môn 

Tịnh Độ, chúng ta tự nghĩ rằng: “Cõi Ta-bà là chốn ngũ trược 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  93 



ác thế, Tam giới như là lửa, cõi Dục mà chúng ta hiện  ở  đây 

khác nào một cái hố sâu đầy sình. Ta và mọi người cho đến 

muôn loại, hiện tại cũng như  dĩ vãng, nhiều  đời nhiều kiếp 

mang lấy không biết bao nhiêu là sự thống khổ trong vòng sanh 

tử luân hồi. Ngày nay, ta được thân người, lại được nghe biết 

pháp môn giải thoát mau tắt siêu thắng, ta phải kíp quyết chí y 

pháp tu hành, để mình và mọi người đồng thoát ly sanh tử khổ, 

đồng chứng chân thường lạc”.  Đây là thật vì sanh tử mà phát 

Bồ-đề vậy. 

Rồi ta tự nhận rằng: “Thân cùng cảnh  ở Ta-bà nầy  đủ 

điều chướng đạo, như dễ sanh phiền não, dễ đắm nhiễm, dễ gây 

ác nghiệp. Nội những sự già, bệnh, chết, vô thường thiên biến 

cũng  đủ ngăn trở con đường giải thoát của ta. Còn thân cùng 

cảnh ở Cực Lạc rất là lợi đạo, thường được thấy Phật, luôn nghe 

pháp âm, nên tâm thanh tịnh và định huệ thành; ở chung với 

chư đại Bồ Tát thượng thiện nhân thời Thánh nghiệp ngày tăng, 

chánh hạnh ngày tấn; không già, không bệnh, thọ  mạng vô 

lượng vô biên A-tăng-kỳ kiếp, nên nội một đời, một thân thẳng 

lên đến bậc Đẳng giác Bổ xứ thành Phật”. 

Ta lại nhận định: “Nguyện lực của đức Từ phụ A Di Đà 

rộng lớn bất tư nghị. Nay ta đúng theo pháp môn niệm Phật cầu 

sanh Tịnh  Độ mà tu, quyết  đặng Phật nhiếp thọ, quyết  đặng 

vãng sanh. Đã  đặng vãng sanh tức là trụ  bậc Bất thối, mau 

thành Phật đạo. Chỉ có nguyện lực của Phật là chiếc thuyền từ 

có thể đưa ta ra khỏi biển khổ thôi. Chỉ có cõi Cực Lạc là Đại 

học đường có thể đem ta đến bờ Đại giác”. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  94 



Tự nhận như thế rồi, bền chặt một lòng nguyện thoát ly 

Ta Bà ác trược, như người tù muốn ra khỏi ngục tối không chút 

quyến luyến; nguyện về Cực Lạc thanh tịnh, dường như trẻ thơ 

đi lạc mong mỏi được về nhà không chút dần dà. 

Nhận định như vậy, lập nguyện như vậy, đó là “Tin sâu 

cùng nguyện thiết”. 

Bắt đầu từ đây cho đến trọn đời, tùy trường hợp, tùy hoàn 

cảnh, tùy sức tùy phần, chí tâm trì niệm sáu chữ  hồng danh 

Nam mô A Di Đà Phật, coi đó như một công vụ hết sức khẩn 

yếu phải tận lực mà làm. Nếu là người rảnh rang vô sự thì ngày 

cũng như  đêm, lúc đi  đứng cũng như lúc ngồi nằm, giữ chặt 

chánh niệm. Phật không rời tâm, tâm không rời Phật. Hoặc 

niệm ra tiếng, hoặc niệm thầm, nhiếp cả sáu căn, Phật hiệu nối 

luôn. Đây là tương tục chấp trì. Niệm như vậy lâu ngày sẽ tự 

chứng Tam muội: Hiện tiền thấy Phật thọ ký, lâm chung cao 

thăng Thượng phẩm. Còn nếu là người đa đoan công việc, như 

việc nước, việc nhà v.v... không nhiều giờ rảnh, thời nên tối và 

sáng sớm, thực hành phương pháp “Thập niệm”, giữ mãi trọn 

đời không sót, không bỏ cũng được vãng sanh. Vì đức Từ phụ 

có bổn nguyện: “Khi tôi thành Phật, chúng sanh mười phương, 

 nghe danh hiệu tôi, chí tâm tin ưa, thiện căn có được, tâm tâm 

 hồi hướng, nguyện sanh cõi tôi, dẫu chỉ mười niệm, nếu không 

 được sanh, thề không thành Chánh Giác. ” 

Ngoài ra, những người nào ở vào trường hợp chặng giữa, 

thời châm chước phân thời  định khóa mà thọ trì. Tất cả  đều 

phải cung kính, chí tâm, kỹ chắc trong lúc trì niệm, là điều kiện 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  95 



khẩn yếu. Hành trì như vậy gọi là chuyên trì hồng danh A Di 

Đà Phật, và đây là chánh hạnh. 

Người niệm Phật cầu sanh Tây phương Cực Lạc còn cần 

phải làm những điều lành, như có lòng từ bi, giới sát hộ sanh, 

bố thí cứu tế, trì trai, giữ giới, hiếu thảo cha mẹ, kính thờ  sư 

trưởng, phò trì Tam bảo, lợi mình lợi người, dẹp lòng ngã mạn 

tham sân, thêm lớn hòa vui nhẫn nhục, tin sâu nhân quả, mở 

mang chánh kiến… dùng đây làm trợ hạnh. 

Tín Nguyện đã có, chánh trợ đã đủ, đến lúc lâm chung, 

chắc chắn  được  đức Từ phụ cùng Thánh chúng thừa bổn 

nguyện lực, đích thân đến tiếp dẫn vãng sanh Cực Lạc. 

 Tín, Nguyện và Hạnh phải  được cả ba mới  được vãng 

sanh, như cái đảnh ba chân, thiếu một thời ngã. Nhưng nên hiểu 

thêm rằng: “Được vãng sanh là do lòng tin sâu chắc, chí nguyện 

tha thiết để cảm thông với nguyện lực của Phật”. Còn nơi công 

hạnh ít thời quả thấp, nhiều thời phẩm cao. Do vì công hạnh 

không hạn cuộc mà chú trọng nơi tín và nguyện như vậy, nên 

đoạn trước có nói, tất cả người trong tất cả các giới ở xã hội đều 

có thể thực hành và đều có thể thành tựu được cả. Vì tin sâu và 

nguyện thiết, hạng người nào cũng có thể lập được; thập niệm 

niệm Phật, ở trường hợp nào cũng đều thực hành được. 

 ---o0o--- 







Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  96 



SANH TỬ LÀ VIỆC ĐẠI TRỌNG 

 Hòa Thượng Tịnh Không 

 ---o0o--- 

Phật pháp thường nói “Mạng người vô thường, cõi nước 

 rủi ro”, “Thân người khó được Phật pháp khó nghe,” lại nói 

“Sanh tử việc lớn, vô thường mau chóng.” 



Những lời cảnh tỉnh này, Thế Tôn đã hết lời khuyên bảo, từng 

giây từng phút nhắc nhở chúng ta đều là muốn chúng ta phải 

nhận rõ chân tướng sự thật, nắm chặt cơ duyên hy hữu khó gặp 

này, ở ngay trong một đời này hiểu rõ việc lớn. Kinh Pháp Hoa 

nói rằng: “Phật vì một nhân duyên lớn mà xuất hiện ở đời”. Vì 

sao gọi là việc lớn? Sanh tử là việc lớn, có thể nói việc này 

ngoài  đức Thế Tôn ra, không người nào có thể làm được. 

Những nhân sĩ thông minh tài trí thế gian, họ có năng lực sanh 

đến trời Sắc giới, trời Vô Sắc giới, nhưng không cách gì vượt 

qua ba cõi, liễu thoát sanh tử. Cho nên Thế Tôn xuất hiện ở thế 

gian, giúp đỡ chúng sanh giải quyết việc lớn này. 

Liễu thoát luân hồi, siêu việt mười pháp giới, làm Phật 

làm tổ, mỗi người đều có thể làm được, vấn đề là chính mình có 

chịu làm hay không? Như nhà Nho đã nói “người người đều có 

thể làm Nghiêu Thuấn”. Nghiêu Thuấn là đại thánh đại hiền của 

Trung Hoa, mọi người  đều có thể làm được. Phật pháp cũng 

như vậy, người người đều có thể làm Phật, làm Bồ Tát, vấn đề 

là bạn có chịu làm hay không, then chốt quan trọng chính ngay 

chỗ này. Nếu như bạn bằng lòng làm, liền có thể làm được; bạn 

không chịu làm, chư Phật Như Lai cũng không thể giúp được. 

Thế nào gọi là làm được?  “Thánh mất niệm thành cuồng, cuồng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  97 



 khắc chế được niệm bèn thành thánh.”  Hay nói cách khác, nếu bạn có thể khắc phục được vọng niệm, bạn chính là Phật, bạn 

chính là Bồ Tát. 

Ở trong Phật pháp nói: vọng tưởng chấp trước  đều là 

vọng niệm. Vọng niệm vi tế gọi là vô minh, vọng tưởng. Vọng 

niệm thô trọng gọi là chấp trước. Vọng tức không phải là thật. 

Khởi Tín Luận nói rằng: “Chân tâm vốn có,” vốn có thì 

nhất định có thể hồi phục; “Vọng tâm vốn không,” vốn không 

thì  đương nhiên có thể  đoạn trừ, buông bỏ. Còn chúng ta, cái 

đáng nên đoạn thì không đoạn, cái đáng nên buông bỏ thì không 

chịu buông bỏ, vậy thì không còn cách nào. Phật đã nhiều lần, 

dùng ngàn vạn lời giáo huấn, chính là nhắc nhở chúng ta phải 

giác ngộ, giúp cho chúng ta nhận rõ cái chân tướng sự thật, hy 

vọng chúng ta ở ngay trong một đời này, thoát ly khổ ải sanh tử, 

viên thành Phật  đạo.  Đây cũng là bổn nguyện của tất cả chư 

Phật, ngoài việc này ra, Phật không mong cầu thứ gì. 

Thế Tôn dạy bảo đệ tử, phải chọn nơi “A Lan Nhã” mà tu 

hành mới có thể thành tựu  được  đạo nghiệp. “A Lan Nhã” là 

tiếng phạn, ý nghĩa chính là chỗ  tịch tịnh.  Đạo tràng tu hành 

thời xưa, đều là xây dựng nơi núi sâu không có dấu chân người. 

Bởi vì phàm phu đều bị ảnh hưởng hoàn cảnh, hoặc nếu không 

bị hoàn cảnh  ảnh hưởng thì không phải là phàm phu. Do đó, 

chọn lựa hoàn cảnh tu hành rất là quan trọng! 

Tôi nói lời thành thật, người hiện tại tu phước báo nhân 

thiên thì dễ, nhưng muốn liễu thoát sanh tử, ra khỏi ba cõi thì 

rất khó. Hiện tại hoàn cảnh bên ngoài mê hoặc đối với chúng ta 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  98 



hơn gấp ngàn lần vạn lần so với người xưa, lại thêm phiền não 

tập khí sâu nặng của chúng ta nữa, thì không khỏi bị mê hoặc, 

nếu muốn thành tựu đích thực là rất khó. Cho dù tu hành ở núi 

sâu, ngày nay giao thông thuận tiện cũng đã biến thành nơi du 

lịch, du khách lui tới rất  đông. Tôi lần  đầu thăm viếng cung 

Ung Hòa Bắc Kinh, vị trụ trì nói với tôi: “Bình quân mỗi ngày 

có 5 ngàn người đến thăm viếng, Chủ Nhật hay ngày nghỉ lễ có 

đến hai vạn người,” vào những ngày này tất cả mọi người xuất 

gia  đều phải ra ngoài tiếp  đãi, sức cùng lực kiệt, nếu có chút 

thời gian thì vội vàng nghỉ ngơi một lát, ngay đến thời gian tu 

hành cũng không có. Đây là đạo tràng của thời hiện đại, chúng 

ta cần phải nhận biết cho rõ ràng. 

Các  đồng tu có thể  học giáo, giảng kinh hoằng pháp, 

cũng là phước báo trời người. Nhưng giả như không giữ tốt giới 

luật, phước báo này sẽ đến đường súc sanh hay đường ngạ quỷ 

mà hưởng. Nếu  ở ngay trong hoàn cảnh này mà có thể khắc 

phục vọng niệm của chính mình, công phu của bạn sẽ vượt xa 

người xưa, những sự lý này chúng ta đều phải thông hiểu. 

Phật pháp thường nói: “Cảnh tùy tâm chuyển”, “Tâm 

tưởng sự thành”, chân thật  đem việc liễu thoát sanh tử thành 

một việc lớn ngay trong đời này, Phật Bồ Tát nhất định sẽ giúp 

đỡ chúng ta, vì chúng ta làm tăng thượng duyên. “Phật thị môn 

trung, hữu cầu tất ứng”, then chốt vẫn là ở chính mình, nên gọi 

là cảm ứng thông nhau, chính mình có cảm, Phật Bồ Tát liền có 

ứng, sự thật, phương pháp lý luận của cảm ứng chúng ta phải 

thấu triệt, hơn nữa còn phải giới thiệu cho nhiều người khác. 

Hãy vì đại chúng rộng lớn trong xã hội mà nói, chưa chắc họ có 

ý niệm liễu thoát sanh tử, nhưng đối với việc cầu phước báo trời 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  99 



người, cầu phước báo hiện tiền thì rất có hứng thú. Chúng ta có 

trí tuệ, có năng lực, phải nên giúp đỡ tất cả chúng sanh đạt đến 

chỗ mong cầu. Phật độ chúng sanh ứng cơ nói pháp, chúng ta 

phải có năng lực quán cơ, cũng phải có năng lực ứng cơ. 

Chúng ta sống  ở thế gian này là vì tất cả chúng sanh, 

không phải vì chính mình. Nếu như nói vì chính mình chính là 

hy vọng ngay trong một đời này thoát khỏi sanh tử thành Phật 

đạo. Nếu muốn thoát sanh tử thành Phật đạo bao gồm tất cả thế 

xuất thế gian pháp cần phải buông bỏ.  Buông bỏ không phải là 

 không làm gì cả, mà là buông bỏ vọng tưởng ở trong tâm, hồi 

 phục lại tâm thanh tịnh của tự tánh, đây mới là Chân Đế của sự 

 buông bỏ, quyết không thể hiểu sai chân thật nghĩa của Như 

 Lai.   

Mọi việc phải tùy duyên, có duyên thì giúp đỡ chúng 

sanh, không duyên thì đừng phan duyên, duyên chín rồi thì tận 

tâm tận lực vì chúng sanh phục vụ, chính là bố thí cúng dường. 

Nội tài, ngoại tài đều phải bố thí; nội tài chính là dùng năng, lực 

trí tuệ, chuyên cần của chính mình vì tất cả chúng sanh phục vụ. 

Khi duyên chưa đủ, quyết không cưỡng cầu, nhưng nhất 

định phải có đại nguyện độ chúng sanh, cũng chính là nói nhất 

định phải có nguyện: vì chúng sanh phục vụ. Chúng sanh nơi 

đây có thể tiếp nhận, chính là duyên đã chín rồi, chúng ta phục 

vụ trước; nơi nào chưa  được thì đợi duyên chín mùi hãy nói. 

Nhất định phải tận tâm tận lực, phước huệ song tu. Phật Bồ Tát 

xem thấy chúng ta thật có tâm ý như vậy, có lẽ sẽ giúp chúng ta 

xây đạo tràng, thành tựu đạo nghiệp. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  100 



Làm thế nào để cảm ứng với Phật Bồ Tát, tâm bức thiết 

vì sanh tử, kỳ  vọng ngay trong một  đời này thoát sanh tử, ra 

khỏi ba cõi, thì liền cảm ứng Phật Bồ Tát đến giúp đỡ. Chỉ có 

tâm chân thật vì sanh tử, duyên chín muồi rồi, Phật Bồ Tát mới 

đến giúp đỡ, thật gọi là “Phật thị môn trung, bất xả nhất nhân”. 

Còn chân thật vì thoát sanh tử, ra khỏi ba cõi, quyết định quyết 

tâm thành tựu chính mình, thành tựu Phật pháp, lợi ích chúng 

sanh, bạn hữu đồng tu không cần nhiều. Năm xưa Thế Tôn sau 

khi thị hiện thành đạo, độ 5 anh em Kiều Trần Như ở vườn Nai, 

sáu người hiệp thành một tăng đoàn thì có thể thành tựu rồi. 

Chúng ta ở Âu Châu xem thấy một Tăng  đoàn Tiểu 

Thừa, chỉ có mười mấy pháp sư, có người Âu Châu, có người 

Thái, người Pháp, người Anh, người Việt Nam, đến từ rất nhiều 

quốc gia khu vực khác, cùng tu hành với nhau. Đạo tràng này 

khiến cho tôi nghĩ  đến câu nói “chăm chỉ làm đạo,” cho nên 

tinh thần của họ khiến tôi bội phục không thôi. Họ chính mình 

khai sơn, mở  lộ, tạo phòng ốc, mỗi người một gian thất bằng 

gỗ, làm một gian nhà lớn để thờ Phật, hòan tòan do chính họ tự 

làm, không có thuê người. Trên núi có nước, có điện, không có 

điện thọai, báo chí, tạp chí, hoàn toàn cách biệt với thế giới bên 

ngoài, chân thật là mỗi ngày thiên hạ đều thái bình, xã hội mỗi 

ngày đều an định. 

Chúng ta chính mình phải nỗ lực, muốn cầu cảm ứng thì 

nhất định phải vì thoát sanh tử, nếu không thì đời này sẽ luống 

uổng qua. Khi hưởng phước, không tránh khỏi tạo nghiệp, tạo 

nghiệp rồi nhất  định  đọa vào ba đường ác. Do đó người chân 

thật có Trí Tuệ, không cầu phước báo trời người, nhất định cầu 

vãng sanh. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  101 



Lần trước chúng ta thăm viếng giáo hội Hồi giáo, họ có 

sự chia sẻ rất tốt. Vậy thì do đây mà biết, mọi người trong xã 

hội không phân chủng tộc, không phân quốc gia, không phân 

biệt tôn giáo tín ngưỡng, mọi người  đều khát vọng xã hội an 

định phồn vinh, thế giới hòa bình. Việc này chứng minh cho 

cách nghĩ cách làm của chúng ta là chính xác, vì vậy phải càng 

tinh tấn nỗ lực hơn, đem đa nguyên văn hóa, tôn trọng lẫn nhau, 

kính yêu lẫn nhau, hợp tác lẫn nhau, nỗ lực mà thúc đẩy cùng 

sống trong sự nghiệp vinh quang. 

Những việc này chính là Phật sự, Phật sự là sự nghiệp 

giác ngộ chúng sanh, giúp đỡ chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa 

khổ được vui. Những gì chúng ta đã làm chính là giúp đỡ tất cả 

chúng sanh mở  rộng tâm lượng, yêu chính mình thì càng yêu 

người khác hơn, yêu gia đình của chính mình thì càng thương 

yêu xã hội hơn, tiêu trừ tất cả hiểu lầm, mâu thuẫn, xung đột vị 

kỷ,  để  đạt  đến mục tiêu cùng tồn tại hòa bình. Chúng ta thúc 

đẩy làm việc này, nhất định phải xây dựng trên nền tảng “tâm 

chân thành, tâm bình đẳng, tâm chánh giác”, đây mới là Phật 

sự, mới là sự nghiệp của Bồ Tát. 

Đối với bản thân chúng ta mà nói thì cần phải có cảnh tỉnh 

cao độ. Bà Quán trưởng Hàn từ lúc sanh bệnh đến vãng sanh, 

thần trí rõ ràng, việc này rất khó được. Bà hiện thân nói pháp, 

nói cho chúng ta biết, con người khi lúc lâm chung, ngay đến 

trở mình cũng không còn có sức, cũng cần phải có người khác 

giúp. Việc này khiến chúng ta suy nghĩ xa hơn, người phước 

báo nơi thế gian dầu có địa vị rất lớn, quyền thế rất cao nhưng 

khi lâm chung vẫn phải bị người khác xếp đặt, không cách gì 

thoát khỏi “hiểm cảnh.” Phật nói với chúng ta, lúc này là thời 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  102 



khắc then chốt quan trọng nhất, vì khi lâm chung là thời điểm 

quyết định cho việc siêu thăng hay đọa lạc của một đời người. 

Duyên của bà Quán trưởng Hàn thù thắng, có hơn 30 vị 

xuất gia, dùng tâm chân thành thanh tịnh niệm Phật mà hộ niệm 

cho bà, cho nên từ lúc bà bị bệnh cho đến lúc vãng sanh, chúng 

ta xem thấy rất nhiều điềm lạ. Thứ nhất Kinh Địa Tạng nói, khi 

người sắp mạng chung, sẽ nhìn thấy thân bằng quyến thuộc thời 

quá khứ, những thân bằng quyến thuộc này không phải là thật, 

đều là oan gia trái chủ  của mình, biến hiện giống như người 

thân thích trong nhà để mê hoặc chúng ta, để báo thù chúng ta, 

việc như vầy thì rất nhiều. Còn bà Quán trưởng Hàn từ lúc bị 

bệnh đến khi vãng sanh không có loại hiện tượng này, đó cũng 

nhờ tác dụng việc hộ niệm của chúng ta. Thứ hai, bà hai lần 

thấy Phật A Di Đà, một lần thấy Liên Trì Hải Hội, cho nên 

khẳng  định bà vãng sanh Tịnh  Độ. Thị hiện của bà chính là 

nhắc nhở cho chúng ta, bà có phước báo, khi lâm chung bà có 

được sự chăm sóc như lý như pháp, chánh tín như vậy, đây là 

quả hồi báo của 30 năm bà đã hộ trì chánh pháp. Sau đó, mỗi 

lần tôi giảng kinh đều hồi hướng cho bà, tôi mỗi niệm  đều 

không quên cái ân đức năm xưa bà đã chăm sóc để thành tựu 

cho tôi. 

Chúng ta quay đầu nhìn lại chính mình, cái ngày đó cũng 

sắp đến gần, đến lúc đó nếu chính mình không có duyên phận 

phước báo như thế này, thì phải làm sao? Đây là một việc lớn 

duy nhất trong đời của chúng ta, ta có thể  dự  bị lo liệu trước 

được hay không? Từ xưa đến nay có không ít người niệm Phật 

đã làm mô phạm cho chúng ta, đã vì chúng ta làm ra mẫu mực 

điển hình, cho thấy khi lâm chung không có bệnh khổ, không 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  103 



cần người chăm sóc, biết trước giờ ra đi, tự tại mà vãng sanh, 

chúng ta phải quyết  định  đi theo con đường  đáng tin cậy này 

mới an toàn. 



Trong  ‘Cảnh Trần Hồi  Ức Lục’ ghi chép rằng: pháp sư 

Đế Nhàn có một người học trò niệm Phật vãng sanh, trước khi 

xuất gia là một thợ vá nồi. Người này cả một đời rất là khổ cực, 

trung niên xuất gia, không biết chữ, cũng chưa nghe qua kinh 

điển, cái gì cũng không biết. Pháp sư  Đế Nhàn cũng chỉ  dạy 

ông một câu “Nam Mô A Di Đà Phật”, nói với ông rằng: “ông 

cứ như thế mà niệm, niệm mệt rồi thì nghỉ, nghỉ khỏe rồi lại 

niệm tiếp, niệm lâu sau sẽ tốt”, ông là người dân quê chất phác, 

không có vọng tưởng tạp niệm nên rất nghe lời, cứ như thế mà 

niệm. Niệm như  vậy  được ba bốn năm ông đã thành công, 

không có bệnh khổ, biết trước giờ chết, sau khi vãng sanh còn 

đứng ba ngày đợi pháp sư  Đế Nhàn đến lo hậu sự cho ông. 

Pháp sư Đế Nhàn khen ngợi ông rằng: “Xem như việc xuất gia 

của ông đã không uổng phí, ông làm được như vậy thì ngay đến 

đại pháp sư giảng kinh nói pháp, phương trượng trụ trì, đại lão 

Hòa Thượng đều cũng không thể bằng ông,” đó là sự thật! 

Ở  Đài Loan có “Đoàn niệm Phật Liên Hữu  Đài Bắc”, 

việc vãng sanh của cư sĩ Lý Tế Hoa cũng là một tấm gương tốt 

nhất cho chúng ta. Cư sĩ Lý cũng là biết trước giờ ra đi, trước 

lúc vãng sanh ở trong pháp hội vì mọi người khẩn thiết khai thị, 

sau khi giảng xong từ biệt với mọi người: “Tôi phải đi về nhà.” 

Thính chúng cho là ông đã mệt rồi muốn về nhà nghỉ ngơi, nào 

ngờ ông ngồi ở sofa phòng khác của Phật đường, ông ngồi mà 

vãng sanh! 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  104 



Hai thí dụ  ở trên, một vị là người xuất gia, một vị là 

người tại gia, họ có thể làm được, chúng ta cũng có thể làm 

được, chúng ta phải học tập. Chỉ có dùng phương thức này mới 

thật an toàn, mới không bị người khác xếp  đặt cho. Khi bị 

người khác xếp  đặt, nếu gặp duyên không thù thắng thì nhất 

định sẽ bị chướng ngại. 

Cho nên, sau khi hiểu rõ được đạo lý và chân tướng sự 

thật, trước phải nghĩ xem chướng ngại chúng ta là cái gì? Phải 

trừ bỏ đi chướng ngại này thì chúng ta cũng có thể tự tại sanh 

tử. Chúng ta làm đến được cái điểm này thì chính là “sở tác dĩ 

biện” mà trong Phật pháp đã nói, những việc chính mình phải 

nên làm thì đã làm xong rồi, sau đó yên tâm mà đi làm việc lợi 

ích cho chúng sanh. Việc của chính mình nếu làm chưa xong, 

có thể xả mình vì người đương nhiên là việc tốt. Thế nhưng cái 

đã làm đều là phước báo, vẫn cứ không ra khỏi sáu cõi. Nếu 

như chính mình “những việc gì đáng làm đã làm xong,” thì nhất 

định nắm chắc được phần vãng sanh, lại giúp đỡ tất cả chúng 

sanh làm rất nhiều sự nghiệp, đó là công đức chân thật, không 

phải chịu quả báo trong Tam giới. 

Cho nên, nhất  định phải nhắc nhở chính mình, không 

luận giờ nào nơi nào, cho dù ở trong tình huống nào thì chính 

mình phải nắm chắc phần vãng sanh, tránh khỏi tất cả  bệnh 

khổ, sự dày vò của tất cả mọi người. Nếu muốn làm điều này, 

nhất định phải “nhìn thấu, buông bỏ”. 

Trong “Địa Tạng Kinh Khóa Chú” luận quán nói rằng: 

“Nhất niệm tự tánh, thể nguyên khạm tịch”. Quả thật mỗi niệm 

tương ưng với thể tánh tịch lặng, tất cả tác dụng có thể tương 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  105 



ưng với tâm tánh, thì nắm chắc phần vãng sanh. Lục Tổ Huệ 

Năng  Đại Sư nói rõ ràng hơn: “Xưa nay không một vật. Chỗ 

 nào nhiễm bụi trần.”  Tức là chỗ chân thật  đó xưa nay không một vật huống nữa là dính bụi bặm ,  hai câu này đều nói đến 

tâm thanh tịnh và tâm bình đẳng. Tâm thanh tịnh không nhiễm, 

tâm  địa thanh tịnh, không hề dính mắc, trong lòng “vốn dĩ 

không một vật”. Dùng tâm thanh tịnh một lòng niệm Phật, thì 

việc này liền có thể làm xong. 

Nhất  định phải thấu hiểu, tất cả pháp thế xuất thế gian 

đều là giả, thân thể của chúng ta cũng là giả. Nên gọi là “mượn 

giả tu thật” vãng sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc là thật, 

ngoài việc này ra đều là giả, chúng ta phải nên nhận biết cho rõ 

ràng. 

 ---o0o--- 

SỰ THÙ THẮNG CỦA PHÁP MÔN TỊNH ÐỘ 

 Hòa Thượng Thích Trí Thủ biên tập 

 Phỏng theo Tịnh Pháp Khái Thuật 

  

 ---o0o--- 

Tiết Thứ 1 

 Không Vãng Sanh Về Tịnh Độ Tất Phải Đọa Ác Đạo 

 

Trong mười phương, số thế giới tuy nhiều vô tận, nhưng 

xét về phương diện tịnh uế thì chỉ có thể chia làm hai loại mà 

thôi: Một là Tịnh Ðộ của chư Phật, hai là tam giới (uế độ) của 

chúng sanh; không sanh về bên nọ  tất phải sanh về bên kia. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  106 



Sanh về Tịnh Ðộ tức là thoát ly sanh tử, sanh trong tam giới tức 

là còn sống chết luân hồi. 



Người  đời, nếu chỉ làm việc thiện thế gian hoặc chỉ tin 

phép ngũ giới, thập thiện mà không niệm Phật, tức là chưa kết 

duyên với Phật. Đã cùng với Phật vô duyên thì chủng tử thanh 

tịnh vô lậu xuất thế gian sẵn có trong đệ bát thức không có trợ 

duyên để phát sanh; nếu chủng tử thanh tịnh không phát sanh 

thì dù cho có tu điều thiện nhiều đến đâu cũng chỉ sanh về cõi 

trời là cùng, chứ tuyệt đối không sanh về cõi Phật được. Ở cõi 

trời, phước báu tuy nhiều, nhưng vẫn có hạn và sai khác nhau, 

nên cuối cùng sẽ có ngày phước hết, báo cùng, thọ  mạng tất 

phải chấm dứt,  để  rồi tùy nghiệp mới mà thác sanh qua cõi 

khác, quanh quẩn trong tam giới. Sự thác sanh hoàn toàn tùy 

thuộc các nghiệp nhân, thiện hay ác, đã từng gây thêm trong 

thời gian sanh ở cõi trời  ấy. Nếu nghiệp nhân ấy là thượng 

phẩm thập thiện thì sẽ vẫn sanh ở cõi trời; nếu trung phẩm thập 

thiện thì sanh về cõi người; nếu là hạ phẩm thập thiện thì sanh 

về cõi A-tu-la; nếu là thượng phẩm thập ác thì đọa vào địa 

ngục, nếu là trung phẩm thập ác thì đọa vào ngạ quỷ; nếu là hạ 

phẩm thập ác thì đọa vào bàng sanh. 



Chỉ vì các chủng tử thiện, ác trong sáu đường  đều là 

những chủng tử hữu lậu, có công năng hỗ trợ cho nhau thuần 

thục, nên đều có tánh chất luân hồi. Vì thế mà chúng sanh cứ 

mãi luẩn quẩn vô ra trong tam giới, lên xuống trong sáu đường 

không bao giờ ngừng nghỉ. Lại thêm, tư  tưởng và hành động 

của hết thảy trong sáu đường đều xuất phát bởi khởi điểm thân 

kiến, ngã chấp, cho nên dữ nhiều lành ít và do đó, thiện nghiệp 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  107 



ít thua ác nghiệp. Kết quả là số chúng sanh sanh vào ba đường 

dữ nhiều hơn số chúng sanh sanh vào ba đường thiện, thời gian 

ở trong ba đường dữ cũng lâu hơn. Vì lẽ ấy, Phật dạy: “Chúng 

sanh lấy ba đường dữ làm cố hương.” 



Bởi các lẽ trên, ta có thể  kết luận một cách quả quyết 

rằng: Tất cả chúng sanh, nếu không được sanh về cõi Phật, tất 

nhiên sẽ phải đọa vào ác đạo, không trước thời sau. Nếu muốn 

sanh về cõi Phật, đương nhiên là phải niệm Phật. Đó là một sự 

thật tất nhiên không thể phủ nhận. 



 ---o0o--- 

Tiết Thứ 2 

 Tông Tịnh Độ là Thuyền Từ Duy Nhất  

 Của Thời Mạt Pháp 

 

Trong thời kỳ Chánh Pháp (thời kỳ  đức Phật mới nhập 

diệt), chúng sanh nhờ phước  đức dày mà nghiệp chướng nhẹ, 

cho nên bất cứ tu theo pháp môn nào cũng đều được thành tựu. 

Bước qua thời kỳ Tượng Pháp (thời kỳ cách Phật niết bàn 1.000 

năm), vì cách Phật hơi xa, nhơn tâm lần lần đi xuống, tư lự lần 

lần phức tạp thêm, trong mười người tu hành may ra được năm, 

ba người thành tựu.  Đến ngày nay, gặp buổi mạt pháp, nhân 

tâm càng suy đốn thêm, tư lự càng nhiễu tạp hơn và phong tục 

thì đồi bại đến cực điểm. Nhân tâm như thế, hoàn cảnh như thế, 

người phát tâm tu hành chân chính đã là hãn hữu rồi, nói chi 

đến việc đắc đạo chứng quả nữa! Lại thêm, pháp môn nào cũng 

đòi hỏi sự cố gắng của tư lự quá nhiều, nên kết quả thu lượm 

được lại càng hẹp nhỏ! 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  108 





Muốn chống  đỡ  với những khó khăn chướng ngại của 

thời mạt pháp không còn có pháp môn nào tốt hơn pháp môn 

Niệm Phật. Pháp môn này tự nó đã đơn giản dễ theo, ngoài ra 

nó lại gộp được cả hai sức: tự, tha, để hỗ trợ cho nhau nên dễ 

thành tựu. 



Trong kinh Đại Tập dạy: “Đời mạt pháp, trong số  ức 

triệu người tu hành, chưa có được một người đắc đạo; duy chỉ 

có nương vào pháp môn niệm Phật mới được độ thoát sanh tử.” 

Vì thế nên biết, sau khi các tông phái khác suy tàn, duy chỉ có 

một Tông Tịnh Ðộ là còn tồn tại để nối dài pháp vận, cứu độ 

chúng sanh mà thôi; các Tông khác như Thiền tông, Giáo tông, 

Luật tông v.v... đều phụ thuộc làm trợ duyên cho Tông Tịnh 

Ðộ, chứ không có thể đơn độc tồn tại riêng được. 



Trong kinh Vô Lượng Thọ, Phật đã dạy: “Đời tương lai 

khi kinh đạo diệt tận, Ta đem lòng từ bi thương xót, đặc biệt 

riêng lưu lại kinh này trụ một trăm năm. Nếu có chúng sanh nào 

gặp được kinh này, tùy ý sở nguyện, đều được độ thoát.” 



Nên nhớ  rằng cuối  đời mạt pháp, sau khi kinh đạo diệt 

hết, do lòng từ bi của đức Phật đặc biệt lưu lại một pháp môn 

mà thôi, ấy là pháp môn Tịnh Ðộ. Nhờ sự đặc biệt ấy, đạo pháp 

sẽ kéo dài thêm một trăm năm nữa để độ cho hết những chúng 

sanh còn chút nhơn duyên với Phật. Với một trí huệ sâu xa vi 

diệu như Ngài, vì sao Ngài không lưu lại pháp môn khác mà chỉ 

riêng lưu pháp môn Tịnh Ðộ? 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  109 



Vì Ngài biết rằng với chúng sanh cuối đời mạt pháp chỉ 

có một pháp môn ấy là có thể độ thoát sanh tử mà thôi. Xem thế 

đủ biết pháp môn Tịnh Ðộ là pháp môn thích ứng bậc nhất cho 

đời nầy và về sau. Đó là con thuyền Từ duy nhất  đưa chúng 

sanh lên bờ giải thoát cho đời mạt pháp nầy vậy. 



 ---o0o--- 

Tiết Thứ 3 

 Chưa Đoạn Trừ Hết Hoặc Nghiệp Mà Vẫn Được Dự Vào 

 Hàng Thánh 

 

Tất cả chúng sanh sở  dĩ  bị  đọa vào con đường sanh tử 

luân hồi là vì hoặc nghiệp (nghiệp mê lầm) gây nên từ đời vô 

thỉ. Hoặc nghiệp cũng tức là vô minh gồm có căn bản vô minh 

và chi mạt vô minh. Chính hai thứ vô minh ấy xua đuổi chúng 

sanh vào trong ba cõi và quanh quẩn mãi trong sáu đường, 

khiến chịu không biết bao nhiêu là khổ sở. Vì vô minh có công 

năng xô đẩy chúng sanh trôi nổi mãi, nên gọi là lưu chuyển 

môn (cửa lưu chuyển). 



Căn cứ vào lẽ thường tu hành thì trước hết cần phải đoạn 

hoặc (dứt mê lầm) mới chứng đuợc chơn lý. Nếu chỉ mới phá 

được một phần vô minh tức là chỉ  mới chứng  được một phần 

Pháp Thân. Chứng  được một phần Pháp Thân thì gọi là hoàn 

diệt môn (cửa đưa về đạo Tịch Diệt). Từ khi bắt đầu tu tập đoạn 

hoặc cho đến khi rốt ráo chứng được chơn lý, trong giai đoạn 

trung gian ấy, hành giả cần phải có con mắt trạch pháp tinh vi, 

có trình độ trí huệ minh xác, mới tránh khỏi lầm lẫn. Hơn nữa, 

phải trải qua ba A-tăng-kỳ kiếp (vô số kiếp) rồi sau đó mới 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  110 



chứng được Vô Thượng Chánh Giác. Cho dù chỉ cần chứng quả 

A La Hán thôi, cũng cần phải vận hết tự lực của mình để phá 

trừ hết 112 phẩm kiến hoặc (mê lầm về kiến thức) và 81 phẩm 

tư hoặc (mê lầm về tư tưởng) ở trong ba cõi nầy, rồi mới thành 

tựu được công phu tu chứng. Xem đó thì biết những bước khó 

khăn mà hành giả phải trải qua lớn lao biết là dường nào! 



Trái lại, với pháp môn Tịnh Ðộ thì không cần kể sanh 

tiền hành động như thế nào, miễn có chuyên tâm niệm Phật là 

nhất định vãng sanh. Khi đã được vãng sanh, tức thời bước lên 

địa vị bất thoái. Như vậy là chưa đoạn hoặc nghiệp mà đã được 

dự vào hàng Thánh. Sau khi vãng sanh rồi, nhờ hoàn cảnh 

thuận tiện, tự nhiên nghiệp chướng tiêu trừ, trí huệ phát triển, 

công quả thành tựu viên mãn một cách dễ dàng, khác nào như 

thả  một bè gỗ  từ trên dòng nước; bè gỗ  tự nhiên trôi xuôi về 

biển, không cần phải phí nhiều công sức. Được như vậy là nhờ 

tha lực hỗ trợ một cách rất đắc lực vậy. Đặc điểm ấy của pháp 

môn Tịnh Ðộ, ai là bậc trí giả đều có thể nhận rõ ràng và y cứ 

mà thực hành chín chắn, khỏi phải giới thiệu dông dài. 



 ---o0o--- 

Tiết Thứ 4 

 Học Phật, Niệm Phật Không Phải Là  

 Yếm Thế, Tiêu Cực 

 

Có lắm người muốn học Phật, niệm Phật mà trong lòng 

lại ngại dư luận gán cho là tiêu cực, yếm thế hoặc mê tín dị 

đoan. Họ lầm nghĩ rằng việc tu niệm là việc dành riêng cho ông 

già bà lão gần đất xa trời; còn đối với những người như họ là 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  111 



phải có những việc khác tích cực hơn, trí thức hơn. Vì vậy, mặc 

dầu trong lòng họ  vẫn thầm mong muốn, nhưng khi ra giữa 

công chúng, họ không dám công khai lễ Phật, niệm Phật. Thật 

là một điều sai lầm tai hại! 



Đạo Phật là một tôn giáo, nhưng đó cũng là một triết học 

rất cao thâm vi diệu. Đã là học giả thì cần nghiên cứu môn triết 

học nầy, và khi đã nghiên cứu rồi, lại còn phải  đem ra thực 

hành. Vì Phật học là một môn học gồm đủ cả lý lẫn sự, phần lý 

cốt  để  hướng dẫn cho phần sự và phần sự  cốt  để làm sáng tỏ 

thêm phần lý, lý và sự vốn dung thông nhau, nên nếu thật hành 

được sự thì có thể đạt được cảnh giới tối cao thâm và càng viên 

mãn hóa phần lý vi diệu. 



Phật học khác với các môn triết lý thế gian là tại chỗ đó 

và cũng chính điều đó mà Phật học khác với các tôn giáo khác: 

Lý do nào có sự ấy và sự nào có lý nấy, lý thì đều có thể thật 

hành được, sự thì đều có thể lý giải được. Vì vậy, tùy từng sở 

cầu, ai muốn riêng nghiên cứu về phần lý giải cũng được, mà ai 

muốn y lý thực hành để cho sáng tỏ hơn thì cũng lại càng tốt. 

Sở nguyện nào cũng đều trọn thỏa mãn được cả. Nói một cách 

đơn giản hơn là từ những sự lý thiển cận áp dụng hằng ngày 

đến những cảnh giới thâm diệu siêu tuyệt, không một  điều gì 

mà Phật học không giải quyết một cách viên mãn. 



Một môn học vấn cao thâm như thế mà có kẻ nông nổi 

cho là mê tín hay tiêu cực v.v... thì thật là không khác gì người 

mù phê bình tranh xấu đẹp, dương cặp mắt... đui lên chẳng thấy 

gì cả mà cũng nói càn! Không hiểu một chút gì về Phật pháp, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  112 



chưa từng vô tư tham cứu Phật pháp, chỉ  mới thấy một khía 

cạnh bên ngoài là sự niệm Phật của ông già bà lão mà đã vội 

cho là mê tín, là thiển cận v.v... đó là hành vi nông nổi của hạng 

môn ngoại hán (người  đứng ngoài cửa). Hạng người như thế 

thật ra cũng chưa đáng trách lắm. Có đáng trách chăng là như 

tín  đồ Phật giáo chúng ta, vì thiếu duyên không tìm hiểu cho 

thấu đáo, khiến cho có những tư tưởng lệch lạc như họ! 



Chúng ta nên hiểu rằng, pháp môn Niệm Phật không 

riêng gì ông già bà cả tu theo mà ngay đến các đức Đại Bồ Tát, 

như các Ngài Đại Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền, Mã Minh, Long 

Thọ, Vô Trước, Thế Thân v.v... và các nhà đại văn hào cư  sĩ 

như Bạch Cư Dị, Văn Ngạn Bác, Vương Nhật Hưu v.v... cũng 

đã từng áp dụng có hiệu quả. Như thế, pháp môn Niệm Phật là 

một pháp môn rất phổ thông từ  hạng phàm phu cho đến các 

đấng Thánh hiền, từ hàng cùng đinh tục tử cho đến các bậc văn 

nhân học giả. Một phép tu rộng rãi thích hợp cho từ dưới phàm 

phu lên trên Thánh giả, bao trùm hết các giáo, thâu nhiếp cả 

mười Tông, tại sao lại không dám tuyên dương cho mọi người 

đều biết, lại còn sợ dư luận châm biếm? Âu cũng chỉ là những 

kẻ nhấp nhem để rồi bắt chước mù theo. 

Hạng mù kia làm sao hiểu được cách thờ cúng của người 

Phật tử, bất luận là đốt hương, lễ bái, niệm kinh, tụng sám cho 

đến tuyên dương Phật hiệu, nhất nhất  đều bao hàm một tác 

dụng vô cùng sâu xa nhiệm mầu ở trong đó. Hằng ngày hành trì 

như trên là cốt mượn cảnh giới thanh tịnh, vận dụng tâm niệm 

thanh tịnh để gột tẩy hoặc nghiệp ô nhiễm chất chứa vô thỉ kiếp 

đến nay trong tâm và đang hiện ra ngoài thân, đồng thời cũng 

để vun xới cho hột giống thanh tịnh xuất thế mỗi ngày một tăng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  113 



trưởng. Vì thế tôi dám khuyên các bậc thiện trí thức Phật tử 

trong khi làm Phật sự, không những không nên sợ dư luận mà 

đồng thời lại còn phải tinh tấn khuyến khích mọi người làm 

theo. Phật dạy: “Nhân thân nan đắc, Phật pháp nan văn” (Thân 

người khó được, Phật pháp khó gặp). Nay đã  được làm thân 

người mà lại được gặp Phật pháp, nếu chẳng cố công học hỏi 

thì nào có khác gì người nghèo được đến non vàng mà lại đành 

cam phận khó và chịu bỏ về không, há chẳng uổng lắm sao! 

 ---o0o--- 

Tiết Thứ 5 

 Tán Tâm Niệm Phật Vẫn Có Công Hiệu 

 

Miệng niệm Phật, tâm chuyên nhất tưởng nghĩ đến Phật 

gọi là định tâm niệm Phật. Miệng niệm Phật, tâm không tưởng 

nghĩ  đến Phật mà lại suy nghĩ  vẩn vơ  gọi là “tán tâm niệm 

Phật”. Tán tâm niệm Phật so với định tâm niệm Phật, công hiệu 

hai bên vốn cách nhau rất xa. Vì thế, xưa nay các bậc đại đức 

đều khuyên hành giả  định tâm niệm Phật, chứ không bao giờ 

khuyên tán tâm niệm Phật. Nhưng, sự thật thì nhất cử nhất động 

gì bên ngoài đều ảnh hưởng đến nội tâm nên dù là tán tâm niệm 

Phật, sự niệm Phật ấy không phải hoàn toàn vô công hiệu. Vả 

lại, trong khi miệng ta niệm lục tự Di Đà, đó há không phải là 

phát xuất tự trong tâm ta mà ra hay sao? Cho nên, trong khi 

miệng ta niệm, bắt đầu là sáu chữ ấy phải từ ý muốn do trong 

tâm ta phát ra, thứ  lại, khi sáu chữ  đã phát thành tiếng, âm 

thanh phát ra nhứt  định phải trở lui huân tập tâm ta; như thế 

không thể nói rằng nó hoàn toàn không có hiệu lực, chẳng qua 

công hiệu của nó so với công hiệu của định tâm niệm Phật có 

kém thua mà thôi. Chỉ vì công hiệu kém thua nên Cổ  Đức 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  114 



không  đề  xướng, kỳ thực sức hàm ẩn và công hiệu của nó 

không thể tuyệt  đối vô công. Bài kệ nói rất xác đáng. Tịnh 

chủng (chủng tử thanh tịnh)  ở trong đệ bát thức, một khi đã 

thuần thục, trở ra huân tập đệ lục ý thức phát sanh tịnh niệm; rồi 

đệ lục ý thức lại dắt dẫn năm thức trước (từ nhãn thức đến thân 

thức) sanh khởi hiện hạnh. Nhưng khi đi ngang qua ý thức, có 

lúc bị trần cấu ô nhiễm quá dày, sóng lòng bị kích động quá 

mạnh đến nỗi lấn át tịnh niệm. Ý thức tuy tán loạn nhưng tịnh 

niệm vẫn liên tục phát khởi và vẫn xuyên qua được, khác nào 

ánh sáng mặt trời xuyên qua đám mây dày đặc; tuy mây che 

phủ cùng khắp, nhưng ở giữa nhơn gian vẫn còn có chỗ lập loè 

ánh sáng, chứ không tối hẳn như ban đêm. Mây mù chưa tan, 

song ánh sáng lập lòe kia của mặt trời vẫn có công dụng. 



Riêng kinh nghiệm bản thân, bình nhật lắm lúc tôi cũng 

gặp phải tán niệm quấy rối. Gặp phải trường hợp như thế, tôi 

vẫn cứ niệm, không cần kể tánh chất tạp niệm  ấy là như thế 

nào, miễn giữ cho niệm niệm đừng xen hở; niệm một lúc lâu rồi 

tự nhiên lần hồi tỉnh định trở lại, không cần phải dụng tâm điều 

nhiếp, lâu ngày định niệm trở nên thuần thục. Vì thế, cận lai, 

bất cứ ngày đêm, lúc nào tôi cũng niệm Phật, không cần nghĩ 

đến tán tâm hay định tâm. Người xưa có bài kệ rằng:  



"  Di Đà nhất cú pháp trung vương, 

 Tạp niệm phân vân giả bất phương, 

 Vạn lý phù vân già xích nhật, 

 Nhơn gian xứ xứ hữu dư quang". 



Tạm dịch: 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  115 





"  Di Đà sáu chữ lớn lao thay, 

 Tạp niệm lăng nhăng chẳng ngại bày, 

 Muôn dặm mây mờ che mặt nhựt, 

 Nhơn gian ánh sáng vẫn còn đây." 



Người xưa trong bốn uy nghi: đi, đứng, nằm, ngồi, không 

lúc nào là không niệm. Nếu bảo rằng phải  định tâm mới nên 

niệm Phật, thì trong lúc đi đường vấp ngã hoặc khi mặc áo, viết 

chữ v.v... làm sao thành tựu được sự niệm Phật? Vì thế cho nên 

biết rằng tán tâm niệm Phật vẫn có lợi. 



Chủ trương như trên đây, không có nghĩa rằng tôi nhất 

thiết cổ xúy cho sự tán tâm niệm Phật. Cố nhiên nếu định tâm 

niệm Phật được thì rất quý, nhưng rủi có bị tán tâm cũng đừng 

lo ngại. Lý do thứ nhất là: Dù định tâm hay tán tâm, đã có niệm 

Phật tức nhiên có chủng tử sanh hiện hạnh và ngược lại hiện 

hạnh ấy sẽ huân tập trở lại đệ bát thức tạo thành chủng tử; đằng 

nào cũng vẫn có sanh khởi và huân tập cả, chẳng qua sức huân 

tập của tán tâm thì không mạnh bằng sức huân tập của định tâm 

mà thôi. Lý do thứ hai là: Dù bị tán tâm, cũng cứ nên niệm và 

phải niệm cho chuyên thì tự nhiên tán tâm sẽ  được chuyển 

thành định tâm. Vì hai lý do ấy nên ở đây vẫn tùy hỷ sự tán tâm 

niệm Phật vậy. 



 ---o0o--- 

Tiết Thứ 6 

 Năm Tháng Không Chờ Đợi, 

 Đừng Nên Hẹn Lại Ngày Mai 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  116 



 

Trên con đường tu hành, việc niệm Phật là một việc vừa 

cần thiết, vừa cấp bách. Hễ gặp dịp tu là tu liền, gặp dịp niệm 

được là niệm ngay, chớ nên chần chờ  để cho thời gian luống 

trôi qua một cách vô ích. 



Phật dạy mạng người  ở trong một hơi thở, thở ra mà 

không thở vào nữa là đời tàn! Bất luận lúc nào, giờ phút nào, 

con người cũng có thể chết được, không một ai có đủ tài năng 

bảo đảm đời sống vững chắc lâu dài. Thế gian có câu ca rằng: 

"Đời người khác thể bóng câu, sớm còn tối mất biết  đâu mà 

lường". 



Sự thật đơn giản và phũ phàng ấy, từ Thánh nhân cho đến 

thế  tục, không ai là không xác nhận. Sinh hữu hạn, tử vô kỳ, 

cho nên muốn kịp thời đối phó với cái chết bất thần, ta không 

nên để lỡ một thời gian nào trôi qua mà không tu niệm. Bất cứ 

lúc nào tu được, niệm được thì phải gấp rút và tinh tấn hành trì; 

có thế lúc lâm chung mới tránh khỏi cảnh hoang mang tay 

quàng chân rối, lúng túng chẳng biết về đâu! 



Có một số thường nghĩ sai lầm rằng tay chân còn tráng 

kiện, đời sống còn dài, việc tu niệm xin để gác lại, đợi khi nào 

già yếu sẽ bắt đầu hạ thủ công phu cũng không muộn gì. Trong 

sự tu niệm bằng cách sắp đặt tính toán như trên thường hay đưa 

đến hỏng việc. 



Ngày xưa, có người  đến nhà bạn là Trương Tổ  Lưu 

khuyên niệm Phật. Trương nghe theo, nhưng xin khất lại một 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  117 



ngày khác vì có ba việc chưa làm xong: một là cha mẹ đang còn 

cần phải lo phụng dưỡng, hai là con cái chưa dựng gả xong, ba 

là việc nhà chưa thu xếp gọn. Trương hẹn khi nào làm xong ba 

việc ấy, sẽ hạ thủ công phu, nhất tâm niệm Phật. Sau khi cáo ra 

về  được vài ba tháng, người kia trở lui thăm với chủ ý khiến 

ông bạn đừng nên chần chờ nữa, nhưng than ôi! 



Khi  đến mới biết rằng bạn  đã là người thiên cổ! Bèn 

ngậm ngùi than thở và làm một bài thơ điếu rằng:  



"  Ngô hữu danh vi Trương Tổ Lưu, 

 Khuyến y niệm Phật thuyết tam điều, 

 Khước hận Diêm công vô phân hiểu, 

 Tam điều vị liễu tiện lai câu." 



Tạm dịch: 



"  Ông bạn tôi tên Trương Tổ Lưu, 

 Tôi khuyên niệm Phật hẹn ba điều, 

 Diêm vương ác hại không thèm hiểu, 

 Ba việc chưa xong vội bắt liều." 



Người đời dù quyền cao chức trọng đến đâu, vẫn không 

thể bảo đảm cho tương lai đời mình một cách chắc chắn được. 

Trường hợp như Trương tổ Lưu trên đây không phải là hiếm, vì 

thế nếu đã có chí tu hành thì tâm phải cho quyết và phải biết lợi 

dụng thời gian mới khỏi để ân hận về sau. Vậy lúc nào tu được 

là nên tu liền, phút nào niệm được là phải niệm ngay. 



 ---o0o--- 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  118 



Tiết Thứ 7 

 Tác Dụng Của Pháp Môn Niệm Phật Gồm Thâu Hết Tác 

 Dụng Các Tông: Thiền, Luật, Giáo Và Mật 

 

a)  So Với Thiền. 



Phép Niệm Phật, khi chưa đạt được Nhất Tâm Bất Loạn, 

so với phép tu Thiền Ðịnh hai bên khác nhau rất xa:  



Buổi sơ phát tâm, với phép tu thiền định, hành giả không 

có tâm ưa, chán, thủ, xả; với phép tu niệm Phật, hành giả  lại 

phải  ưa thủ  cảnh giới Cực Lạc và mong xả  cảnh Sa bà. Với 

phép tu thiền định, tâm không được trú trước vào cảnh giới, nếu 

còn trước tức là sai lạc; với phép tu niệm Phật, tâm lấy cảnh 

làm đối tượng, tâm năng duyên và cảnh sở duyên phải rõ ràng. 

Với phép tu thiền định, tâm phải xa lìa pháp chấp; với phép tu 

niệm Phật, hành giả cần phải lợi dụng pháp chấp. Với phép tu 

thiền  định, hành giả phải thể nhận  được pháp tánh thân ngay 

trong thế gian nầy; với phép tu niệm Phật, hành giả khởi tưởng 

sẽ chết ở thế gian nầy và sẽ sanh về thế giới bên kia. 



Vì các lý do trên, Thiền tông và niệm Phật có chỗ  bất 

đồng. 



Nhưng khi niệm Phật đã đến chỗ nhất tâm bất loạn, nghĩa 

là đã đắc định rồi, thì lại là việc khác. Đạt được cảnh giới tam 

muội, tức thời hư không tan rã, đại địa lấp bằng, hiện tiền một 

niệm dung hợp  được với Pháp Thân chư Phật trong mười 

phương như trăm ngàn ngọn  đèn cùng dung hợp ánh sáng và 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  119 



cùng chiếu chung trong một căn nhà, không tan mất không lẫn 

lộn. Lúc ấy, ý thức phân biệt ly khai. Cảnh giới nầy so với cảnh 

giới chân như tam muội của Thiền tông không hai không khác. 

Xem thế thì đủ biết rằng Tịnh Ðộ tức là Thiền tông, kết quả của 

hai bên nào có khác gì nhau? 



b)  So Với Luật. 



Tác dụng của Giới luật là giữ gìn ba nghiệp, thân, khẩu, ý 

được trong sạch. Mục đích là làm điều lành, tránh điều dữ. Khi 

tu theo pháp môn Tịnh Ðộ, thân lễ Phật, miệng niệm Phật, ý 

tưởng nghĩ đến Phật, cả ba nghiệp đều tập trung, hết thảy sáu 

căn mắt, tai, mũi, lưỡi, thân, ý đều thâu nhiếp. Nếu nói làm lành 

thì chẳng có lành nào hơn. Nếu nói bỏ ác thì thử  hỏi khi ba 

nghiệp đã tập trung hết vào Phật, đâu còn có chỗ nào hở nữa để 

làm ác? Như thế vì sao không nói được rằng tu Tịnh Ðộ tức là 

tu Giới luật? 



c)  So Với Giáo. 



Còn nói đến Giáo, nghĩa là tuy câu "Nam Mô A Di Đà 

Phật" chỉ có sáu chữ mà thôi, nhưng nếu bàn đến tác dụng thì 3 

tạng 12 Bộ giáo lý của đức Phật thuyết pháp suốt trong 45 năm 

đều hàm chứa trong đó cả. 



Vả lại, mục đích nghiên cứu giáo lý là cốt để hiểu rõ lý nghĩa 

mà phát lòng chánh tín, thiết thật tu trì để thật chứng quả Phật. 

Mục đích của pháp môn niệm Phật là cắt đứt vọng tâm, duy trì 

chánh niệm, vãng sanh Cực Lạc, lên bậc bất thoái rồi cuối cùng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  120 



cũng chứng quả Vô thượng Bồ  Ðề. Vì thế  nếu hành giả phát 

tâm thành thật tu niệm thì không cần phải nhọc công nghiên 

cứu giáo lý mà tựu trung tất cả giáo lý đều đã đầy đủ. Như vậy, 

vì sao không nói được rằng tu Tịnh Ðộ  tức là tu theo Giáo 

nghĩa? 



d)  So Với Mật. 



Phép tu của Mật tông chú trọng về "Tam Mật gia trì". 

Tam mật gia trì nghĩa là giữ gìn thân mật (thân bắt  ấn), khẩu 

mật (miệng niệm chú), và ý mật (ý quán tưởng tự  mẫu). Nếu 

tinh tấn hành trì đúng ba phép mật ấy thì "tức thân thành Phật" 

và chứng được sáu thứ vô úy. Đó là điểm đặc sắc của Mật tông. 

Nhưng với pháp môn Tịnh Ðộ thì khi ba nghiệp đã tập trung, 

kết quả thật tế so với tam mật gia trì của Mật tông không khác 

nhau mấy. 



Vả lại, tác dụng của pháp môn Niệm Phật có công năng 

khiến tâm ta và tâm Phật dung hợp làm một, liền chứng được 

Niệm Phật Tam Muội. Trong lúc tam muội hiện tiền, Phật và ta 

không hai không khác, không thể phân biệt rằng đó là ta hay là 

Phật. Vì vậy, trong lúc đương niệm "Nam Mô A Di Đà Phật", 

tự thân ta chính là A Di Đà rồi vậy. Như thế cũng có thể nói là 

"tức thân thành Phật". Dù cho chưa đạt được niệm Phật, được sự cảm ứng đạo giao và được hào quang Phật nhiếp thọ, thì bản 

thân hành giả có uy lực thần thông của Phật gia bị, có cái gì 

đáng sợ hãi nữa đâu? Như vậy, vì sao lại không nói được rằng 

Tịnh Ðộ tức là Mật tông? 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  121 



Tóm lại căn cứ vào các ý nghĩa như trên, ta có thể thấy lý 

do vì sao xưa nay các bậc cao tăng đại đức, các hàng cư sĩ đại 

nhơn khi tu học Phật pháp đều  đề  xướng pháp môn Tịnh Ðộ. 

Phạm Cổ Nông tiên sanh cũng nói: "Học thì nên theo Duy 

Thức, Hành thì nên quy về Tịnh Ðộ". Vì vậy, nên hễ hành giả 

càng thâm nhập kinh tạng chừng nào thì lại càng tán dương 

pháp môn Tịnh Ðộ chừng ấy. Chỉ có những ai còn đứng ngoài 

cửa nhìn vào mới xem thường Tịnh Ðộ. Phải có con mắt tinh vi 

mới phân biệt  được ngọc và đá; biết  được ngọc Biện Hòa dễ 

mấy ai? 



 ---o0o--- 

Tiết Thứ 8 

 Chơn Nghĩa Của Pháp Môn Tịnh Độ  

 chỉ có Phật Mới Biết Hết 

 

Ba bộ kinh Phật dạy về pháp môn Tịnh Ðộ không hề có 

trình bày một luận lý nào thâm diệu, trái lại, từ lời văn cho đến 

ý nghĩa, hết thảy rất bình dị đơn giản; do đó một số người lầm 

tưởng rằng phương pháp Niệm Phật không có học lý. Họ cho 

rằng đó chỉ là một phương pháp để an ủi các ông già bà lão mà 

thôi, chứ không phải phương pháp dành cho các bậc thức giả 

triết sĩ tu tập. Họ nghĩ rằng nếu những người như họ mà cũng 

làm theo thì nào có khác gì ông già bà lão hay kẻ ngu phu! Họ 

sẽ làm trò cười cho thiên hạ. Nhưng không, chính họ đã lầm to! 



Trong các kinh nói về Tịnh Ðộ, sở dĩ Phật không dùng lý 

để lập luận một cách chặt chẽ mà chỉ chuyên khuyên phát tín 

tâm và thực hành, không phải vì pháp môn Tịnh Ðộ không có lý 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  122 



nghĩa vững chãi chẳng qua vì nghĩa lý ấy quá thâm diệu và "bất 

khả tư nghị", lại thêm ngữ ngôn chỉ hữu hạn, không thể nào nói 

đầy đủ được, dù cho có nói nhiều đến đâu cũng chỉ diễn tả được 

một khía cạnh nào đó thôi, không sao tránh được thiếu sót, 

không sót bên nọ cũng sót bên kia, hoặc nói được một lại sót 

đến mười.  Đó là các lý do khiến Phật không lý luận mà chỉ 

chuyên khuyên tu trì, thật hành phép Niệm Phật. Nếu hành giả 

quyết tâm tu trì, một cách chơn chánh và thiết thực thì tất cả 

nền giáo lý Phật Đà đều đã hàm chứa trong đó rồi. Tu theo pháp 

môn Tịnh Ðộ ví như tắm nước biển, trong nước biển vốn đã có 

cả nước trăm sông ngàn hồ quy tụ về. 

Còn nói đến ý nghĩa và cảnh giới của pháp môn ấy thì duy chỉ 

có Phật mới liễu ngộ được hết cái tinh vi, uẩn áo, cái cao thâm 

diệu vợi của nó mà thôi, dù cho với trí tuệ của các bậc Đại Bồ 

Tát như  Văn Thù, Phổ Hiền, Quán Âm, Thế Chí v.v... cũng 

chưa hiểu biết đến chỗ cùng tận. 



Chúng ta thử nghĩ, nếu phương pháp trì danh niệm Phật 

không phải thật có nghĩa cao siêu và công đức bất khả tư nghị 

thì tại sao trong kinh "Phật thuyết A Di Đà", Phật dạy rằng khi Phật nói kinh đó thì hết thảy chư Phật trong sáu phương đều tán 

thán và hộ niệm? Như vậy, thì biết rằng pháp môn ấy đặc biệt 

và nhiệm mầu như thế nào? 



Vả lại, trong kinh nói: "Không thể nhờ một ít nhơn duyên 

phước đức thiện căn mà có thể vãng sanh được". Tiếp đó, Ngài 

lại dạy: "Bảy ngày chấp trì danh hiệu,  đạt  được nhất tâm bất 

loạn thì liền được vãng sanh". Như thế thì thiện căn phước đức 

nhơn duyên của sự chấp trì danh hiệu quả không phải nhỏ vậy. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  123 





 ---o0o--- 

Tiết Thứ 9 

 Không Nên Ngộ Nhận Lý Luận:  

 Tự Tánh Di Đà, Duy Tâm Tịnh Độ 

 

Có người vì quá thiên trọng lý thuyết nên khinh lờn thực 

hành. Lý họ thường viện ra câu: "Tự tánh Di Đà, duy tâm Tịnh 

Ðộ", rồi liền lầm cho rằng Tịnh Ðộ chỉ ở trong tâm, làm gì có 

cõi Tây phương mà hằng mong về! Thế là, họ phủ nhận tất cả 

48  đại nguyện của  đức A Di Đà và thế giới Cực Lạc trang 

nghiêm. 



Có sự chấp nệ tai hại ấy, nguyên do chỉ vì họ lầm lẫn hai 

hiện tượng Chân Ðế và Tục Ðế mà họ vô tình đem trộn lại làm 

một. Vì lấy thể làm dụng nên thể dụng hỗn loạn, chân tục bất 

phân.  Đã là người học Phật, ít nhất cũng  đã từng đọc qua bài 

Bát Nhã Tâm Kinh. Trong tâm kinh có dạy rằng: "Vô trí diệc 

vô  đắc" (không có trí mà cũng không có sở  đắc). Nhưng liền 

sau đoạn ấy, Tâm kinh lại dạy: "Dĩ vô sở đắc cố... đắc a nậu đa la tam miệu tam Bồ  Ðề" (Vì vô sở  đắc cố...  được quả Vô 

Thượng Bồ Ðề). Qua hai đoạn kinh ấy, ta thấy rằng: Nếu y vào 

Chân Ðế thì nói rằng không có “sở đắc” (chỗ đạt được), nhưng 

nếu y vào Tục Ðế thì phải nói rằng có sở đắc. Nếu lầm lẫn Chân 

Ðế và Tục Ðế, tức là tự mâu thuẫn rồi vậy. 



Các câu như trên, không riêng gì Tâm Kinh mới có, trong 

các kinh khác thường cũng nói đến. Đó là y cứ vào hai phương 

diện chân và tục bất đồng mà khai thị cho rõ khía cạnh, xin các 

học giả đừng ngộ nhận khiến sai lạc hết ý nghĩa uẩn áo của kinh 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  124 



văn. Còn như Ngài Lục Tổ, khi Ngài phủ nhận cảnh giới Tây 

Phương, chính là lúc Ngài đương y vào chân lý thường trú để 

thuyết minh chân tâm, chứ không phải y vào tục lý để nói về 

các cảnh giới. Vì duy chân thì hết thảy đều không, nhưng duy 

tục thì vạn hữu đều có. 



Chúng ta không nên tuyệt đối nhận lầm rồi chấp trước ý 

Tổ, khiến sinh tâm mạt sát pháp môn Tịnh Ðộ. Có hiểu  được 

như  vậy thì mới thật là biết cách đọc sách cổ nhân một cách 

thiện xảo và thâm hiểu ý cổ nhân một cách tinh vi. 



Vì các lý do trên, một lần nữa, ta phải cân nhắc lại thật 

kỹ  để  định lại một cách chân xác giá trị và phạm vi của câu 

danh ngôn "Tự tánh Di Đà, Duy tâm Tịnh Ðộ". Nếu  đứng về 

phương diện Chân Ðế mà nói thì không một pháp gì tồn tại 

(nhất pháp bất lập), ngay đến Phật cũng không còn được trú 

trước, huống nữa là Cực Lạc và niệm Phật cầu vãng sanh! Vì 

thế mà nói ngoài bản tánh không có Di Đà (tự tánh Di Dà) và 

ngoài tâm không có Tịnh Ðộ (duy tâm tịnh độ). 



Cảnh giới  ấy là cảnh giới tuyệt  đối của Ðệ Nhất Nghĩa 

Không, cho nên đem "dụng" quy về "thể" thì không một pháp nào được gọi là pháp sở đắc cả. 



Ngược lại, khi chưa đạt được Ðệ Nhất Nghĩa Không thì 

phải trú trên "dụng" mà nói và phải nương theo từng tầng bậc tu chứng để làm bàn đạp và tiến lên, do đó mỗi tầng bậc đều có 

những pháp sở đắc riêng biệt. Đối với công phu nội chứng của 

hành giả chưa đạt đến trình độ tuyệt đối thì không thể bảo rằng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  125 



tâm cảnh đều không, thọ tưởng đều tịch. Tâm cảnh chưa không, 

thọ tưởng chưa tịch thì hiển nhiên năng và sở còn tồn tại, y báo 

và chánh báo đều phân minh. Một sắc, một hương, một cành 

hoa, một ngọn lá của cảnh giới Cực Lạc trang nghiêm, thảy đều 

là đối tượng của ta và ta cần phải mong cầu đạt đến chứ không 

thể bỏ qua. Nếu không tự lượng sức, chỉ nhắm mắt học thuộc 

luận điệu của kẻ khác, có thể rất xác thực với kẻ ấy, nhưng chỉ 

là lý suông đối với mình - thì có khác nào kẻ điên rồ chưa qua 

khỏi sông đã toan bỏ thuyền bè! 



Ta hãy xem lại trong ba bộ kinh thuyết minh Tịnh Ðộ, 

khi nói đến tướng tốt của Phật thì không một mảy lông nào, một 

chân tóc nào, một hào quang nào, một sắc đẹp nào mà không 

diễn ra một cách tuyệt trần vi diệu; khi nói đến cảnh giới trang 

nghiêm của Tịnh Ðộ thì nào là hoa thơm, quả báu, hồ ngọc, cây 

vàng v.v... không một cảnh nào mà không phải là cảnh hy hữu 

trên thế gian? Tướng ấy, cảnh ấy toàn là sự thật mà Phật đã thân 

chứng, chứ  đâu phải vẽ  vời  đặt  để ra cho thêm hoa mỹ. Ta 

không nên có tà kiến cho các cảnh  ấy là không có mà bị  đọa 

vào "không vọng ngoại đạo" rất là nguy hiểm. 



 ---o0o--- 

Tiết Thứ 10 

 Tịnh Độ Là Pháp Môn Duy Nhất của  

 Hàng Phật Tử Tại Gia 

 

Nếu muốn tu bất cứ một pháp môn nào cũng tương đối 

dễ dàng chỉ cần chịu khó gia công là thành tựu. Trái lại hàng tại 

gia bị gia đình ràng buộc, mưu sinh khó khăn, công việc xã hội 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  126 



phức tạp, thực khó mà thực hành cho được các pháp môn thiền 

định, quán tưởng và đồng thời nghiên cứu cho thấu  đáo nền 

giáo lý thâm diệu của Phật đà. Nhà bác học ngày nay, cỡi hỏa 

tiễn lên cung trăng, tưởng e còn dễ dàng hơn hàng thiện nam tín 

nữ Phật tử tại gia muốn tu theo đạo xuất thế để cầu ra khỏi nhà 

lửa. 



May thay là đức Phật đã vận dụng trí tuệ vô biên và từ bi 

vô lượng, đề ra pháp môn Tịnh Ðộ rất giản tiện mà có hiệu lực 

rất lớn, giúp được tín đồ không phí thì giờ, khỏi bỏ công việc, 

mà vẫn có thể thành tựu được đạo quả một cách chắc chắn. Hễ 

ai có tu là có chứng, không luận tại gia hay xuất gia, không bỏ 

sót một ai. Hàng Phật tử tại gia, ngoài pháp môn niệm Phật nầy 

ra, tưởng cũng khó có hy vọng thành công đối với các pháp 

môn khác. Càng khó thành công thì lại càng dễ hay sinh chán 

nản, lắm lúc còn làm cho thoái khuất rồi mất hẳn tín tâm. Tai 

hại biết bao! Vì các lẽ ấy nên nói rằng pháp môn Niệm Phật là 

pháp môn duy nhất cho hàng Phật tử tại gia hiện tại. 



Rất mong các đạo hữu tại gia nhận thức tròn đầy tất cả 

công hiệu viên dung của pháp môn nầy để cùng nhau niệm Phật 

và một ngày kia cùng gặp nhau trên ao sen bảy báu của  đức 

Phật A Di Đà. 

 ---o0o--- 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  127 



NHỮNG PHƯƠNG PHÁP NIỆM PHẬT 

 Trích trong Tâm Như – Trí Thủ Toàn Tập 

 Hòa Thượng Thích Trí Thủ 

 ---o0o--- 



Sau đây, xin giải thích rõ từng phương pháp một để hành 

giả y theo mà hành trì cho phải phép. Lại nên nhớ thêm rằng 

“Trì danh” là phương pháp tụng niệm của  đường lối tu Tịnh 

Độ. Đó là một điểm trọng yếu. 



a) 

 Niệm cao tiếng:  

  

Đem hết cả tinh lực toàn thân dồn vào trong một câu niệm Phật 

khác nào những tiếng đại hồng chung, những tiếng sư tử rống 

ác cả trời đất Vũ trụ. Theo phương pháp nầy bị hao hơi rát cổ 

nhiều, không thể trì niệm lâu được. Tuy nhiên, nó có công năng 

đối trị được bệnh hôn trầm giải đãi, trừ khử được tạp niệm lăng 

nhăng. Khi niệm Phật nếu thấy mơ màng muốn ngủ gục, hoặc 

thấy tư tưởng bị chao động, hành giả nên mạnh mẽ đề khởi tinh 

thần, cất cao vọng niệm to tiếng làm trí não thức tỉnh, chánh 

niệm khôi phục và sẽ  được linh hoạt như  cũ. Niệm Phật cao 

tiếng có tác dụng rất lớn lao. Hơn nữa nó còn làm cho người hai 

bên nghe rõ tiếng niệm và khiến họ lần lần sanh khởi tâm niệm 

Phật. 



Ngày xưa, lúc Ngài Vĩnh Minh Thọ Thiền sư niệm Phật tại 

chóp núi Nam Bình, tỉnh Hàng Châu, những người qua lại dưới 

chân núi nghe tiếng rang rảng như tiếng nhạc trời đánh giữa hư 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  128 



không, khiến cho ai nấy  đều rất thâm cảm. Chính Ngài đã áp 

dụng phương pháp nầy vậy. 



b) 

 Mặc niệm:  



Lúc  niệm, môi miệng chỉ  hơi mấp máy, không phát ra tiếng; 

Người ngoài nhìn vào, không biết là đương niệm. Tuy không 

phát ra tiếng, nhưng 6 chữ “Nam mô A Di Đà Phật” đương sáng 

ngời và rang rảng trong tâm thức hành giả, vô cùng rõ ràng. 

Nhờ sự sáng ngời và rang rảng ấy mà tâm thần định tỉnh, chánh 

niệm ngưng tụ thành một khối, khiến cho hiệu lực của nó không 

khác hiệu lực của niệm Phật có tiếng 



Phương pháp niệm nầy có thể áp dụng trong khi nằm nghỉ, khi 

tắm rửa, lúc bệnh hoạn, lúc phóng uế, hoặc trong khi đương ở 

hội trường công cộng hay khi lữ thứ tha phương v.v… tóm lại 

là trong những trường hợp không tiện niệm ra tiếng. 



c) 

 Niệm Kim Cang: 

  

Niệm thư thả, hòa hoãn tiếng không lớn quá, không nhỏ quá. 

Bất luận là niệm 4 chữ, hay 6 chữ, hành giả vừa niệm vừa lắng 

tai nghe lại tiếng niệm của mình từng chữ một, thật rõ ràng. Cứ 

vừa niệm vừa nghe như thế, trí óc sẽ không bị xao lãng và tâm 

thần định được. 



Phương pháp niệm nầy hiệu lực rất lớn lao, Cho nên, đem ví dụ 

với ngọc kim cang. Kim nghĩa là vàng, thí dụ cho sự cô đọng 

cẩn mật; cang nghĩa là cứng, thí dụ cho sự cứng rắn. Vừa cẩn 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  129 



mật vừa cứng rắn thì ngoại cảnh khó xâm nhập và tạp niệm dễ 

bị đánh tan. 



Trong lúc phương pháp niệm Phật, phương pháp nầy thường 

được dùng hơn hết. Với phương pháp nầy lại có tên là phản văn 

niệm Phật nghĩa là niệm chữ nào trở lại nghe chữ ấy, chữ ra từ 

miệng lại trở về lại tai. 



d) 

 Niệm giác chiếu: 

  

Một mặt xưng danh hiệu Phật, một mặt quay tâm trí của mình 

trở lui soi xét tự tánh. Với phương pháp này, cảnh  đối tượng 

trước mắt  đều bị  đẩy lùi hết, chỉ còn một cảm giác linh động 

trong tâm thôi. Ấy là cảm giác tâm Phật, thân Phật, cả hai cùng 

ngưng tụ thành một khối sáng chói lọi, tròn vành vạnh. Ngoài 

ra, các cảnh giới bao la trong mười phương như sơn hà đại địa, 

nhà cửa khí cụ, nhất nhất thảy đều mất tung tích cho đến thân tứ 

đại của hành giả  cũng không biết lạc mất chỗ nào. Được như 

vậy thì báo thân tuy chưa xả mà cảnh Tịch quang đã chứng. 

Danh hiệu Phật vừa tuyên lên là đồng thời hành giả chứng nhập 

tam muội, đem thân phàm phu dự vào cảnh giới chư Phật. 



Thật không có phương pháp nào so bằng phương pháp này. 

Nhưng có điều đáng tiếc là, phi bậc thượng trí, ít ai lãnh hội và 

thực hành nổi. Vì vậy mà sức cảm hóa của phương pháp nầy có 

hơi hẹp. 



e) 

 Niệm quán tưởng: 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  130 



Một mặt xưng danh hiệu Phật, mặt khác quán tưởng thân Phật 

và Bồ tát trang nghiêm đang đứng trước mặt ta. Do tự kỷ ám thị 

tưởng tượng ra các cảnh như cảnh Phật đương đưa tay thoa đầu 

ta hoặc lấy áo phủ lên mình ta, hoặc như cảnh đức Quan Âm và 

đức Thế Chí đương  đứng hầu hai bên đức Phật, còn Thánh 

chúng thì đương  đoanh vây hai bên thân ta. Lại có thể quán 

tưởng cảnh đất vàng, hồ báu của thế giới Cực Lạc với lâu đài 

tráng lệ, lưới báu bủa giăng, hoa nở chim kêu đương phát ra 

tiếng niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng v.v… 

Nếu quán tưởng nầy đã thành thục, thì tuy nhục thân đương ở 

cõi Ta bà mà thức thần  đã dạo chơi trên Cực Lạc. Hoặc nếu 

quán tưởng chưa chơn thuần thì nó vẫn có thể làm trợ duyên 

cho sự niệm Phật bằng cách giúp cho tịnh nghiệp dễ dàng thành 

tựu. 

Phép tu quán tưởng nầy lâu ngày càng thuần thục càng tạo được 

một  ấn tượng rõ ràng và sâu sắc trong tầm mắt của hành giả. 

Một ngày kia, khi báo thân suy tạ, trần duyên ở cõi đời nầy dù 

cám dỗ  đến  đâu, cũng khó lôi cuốn khiến phải liên lụy. Như 

vậy, thắng cảnh Cực Lạc nhất thời đã hiển hiện ra trước mắt rồi. 

f) 

 Niệm truy đảnh: 

  

Cũng giống như phép niệm Kim cang nói đoạn trước, nhưng 

giữa chữ trước và chữ sau, giữa câu trước và câu sau, đừng để 

xen hở. Chữ nọ bồi vào chữ kia, câu sau chồng lên câu trước, 

trung gian không cho dứt hở, nên gọi truy đảnh. Truy nghĩa là 

đuổi theo, đảnh nghĩa là đầu. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  131 



Nhân vì chữ truy đảnh, câu câu truy đảnh một cách chặt chẽ, 

nên tạp niệm không cách gì xen vào được. Trong lúc niệm, do 

trong lòng tình tự khẩn trương, tâm và khẩu cùng xúc tiến một 

lần, phát sanh được chánh niệm. Oai lực của chánh niệm càng 

lớn càng lấn át tất cả, làm cho tâm tưởng vô minh tạm thời phải  

chìm lặng. 

Phương pháp niệm nầy có hiệu lực rất lớn, xưa nay thường 

được số đông các bậc tu tịnh nghiệp dùng đến. 

g) 

  Niệm lễ bái: 

  

Đồng thời trong khi miệng niệm thì thân lạy, hoặc niệm xong 

một câu lạy một lạy, hoặc bất câu miệng niệm nhiều hay ít, hễ 

cứ miệng niệm thì thân lạy, thân lạy thì miệng niệm. 

Có niệm có lạy liên tục nên khiến cho thân khẩu hợp nhứt; đồng 

thời trong lúc ấy, ý nghĩ đến Phật nên cả tam nghiệp thân, khẩu, 

ý cũng tập trung, 6 căn đều thâu nhiếp. Như vậy, toàn bộ thân 

tâm cùng hết thảy các giác quan đều quy về  một mối, không 

còn có chỗ  hở nào cho trần sự chen vào, cũng không có một 

tâm niệm nào khác làm chao động tâm niệm tưởng Phật, nhớ 

Phật. 

Muốn áp dụng phương pháp này, phải  đặc biệt tinh tấn. Hiệu 

lực của nó cũng đặc biệt lớn lao. Duy chỉ có một điều hại là lễ 

bái quá nhiều thì sinh nhọc sức, phí hơi thở; người yếu không 

làm nổi. Vậy chỉ nên kiêm dụng với các phương pháp khác, chứ 

không nên chuyên trì, sợ e mất sức, sanh bệnh. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  132 



h) 

 Niệm từng loạt 10 niệm (sổ thập):  

  

Khi niệm dùng chuỗi hạt để ghi số loạt, cứ mỗi loạt mười câu. 

Sự ghi số có nhiều cách: hoặc niệm 3 câu một hơi, làm như vậy 

3 lần,  đến câu tiếp thì lần một hạt chấm câu; hoặc 3 câu một 

hơi, rồi 2 câu một hơi nữa, như vậy 2 lần rồi lần một hạt. Như 

vậy là cứ  mỗi khi lần một hạt chuỗi tức là đã niệm xong 10 

niệm. 

Phương pháp nầy bắt buộc tâm hành giả vừa niệm Phật, lại vừa 

phải nhớ  số câu niệm, Cho nên, dù tâm không chuyên, buộc 

cũng phải chuyên. Nhờ có sự cưỡng bức ấy mà đối trị được các 

tạp niệm lăng xăng, tâm trở nên chuyên nhứt. Thật là một 

phương pháp hay và rất thích nghi với những kẻ nào tâm niệm 

quá chao động. 

i) 

 Niệm đếm theo hơi thở (sổ tức): 

  

Niệm như pháp truy đảnh trước kia, không kể  số danh hiệu 

Phật niệm được nhiều hay ít, chỉ dùng hơi thở làm chừng. Bắt 

đầu thở ra thì niệm cho đến khi hết hơi thở, nghỉ niệm mà hít 

thở vào. Khi thở ra lại, tiếp tục niệm như trước. Cứ 10 lần như 

vậy, thì gọi là 10 hơi niệm. 

Phương pháp nầy sở  dĩ thiết lập ra đặc biệt dành riêng cho 

những người quá bận rộn, tiện cho sự thực hành hằng ngày. 

Chẳng hạn như, mỗi ngày sáng sớm ngủ dậy, sau khi rửa mặt 

súc miệng xong, day mặt về hướng Tây hoặc hướng trước Phật 

đài, bỏ ra 5 phút là niệm xong 10 hơi. Công việc không khó, 

như người tập thể thao làm những cử động hô hấp. Nếu ngày 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  133 



nào cũng chuyên cần như  vậy, thì cũng nhất  định  được vãng 

sanh. 

Đây là căn cứ theo đại nguyện thứ 18 của  đức Phật A Di Đà 

(xem trước) mà thiết lập phương này. Các vị Cổ đức nghiên cứu 

và tu tập phương pháp thập niệm, chính là phương pháp niệm 

theo 10 hơi thở này. 

j) 

 Niệm theo thời khóa nhất định:  



Điều tối kỵ nhất trong phép niệm Phật là lúc bắt đầu thì hăng 

hái mà về sau lại giải đãi. Sở dĩ có sự thủy cần chung dải như 

vậy là vì không có tâm hằng thường. Cho nên, để giữ cho được 

thủy chung như nhứt, ngay từ khi sơ phát tâm niệm Phật, hành 

giả  cần phải tự  vạch cho mình một thời khóa biểu nhứt  định. 

Một khi thời khóa biểu đã vạch sẵn rồi thì ngày ngày cứ y theo 

đó mà thực hành, tự gây cho mình một thói quen, và có như thế 

mới giữ  được  đạo tâm bất thoái. Trong buổi  đầu, niệm nhiều 

hay ít chưa phải là điều quan trọng vì nhiều hay ít còn tùy thuộc 

năng lực và hoàn cảnh riêng biệt của từng cá nhân; quan trọng 

là tại chỗ thường thời thực hành, đều đều và chuyên nhất. 

Người xưa có vị mỗi ngày niệm đến 10 vạn hiệu. Vị nào ít lắm 

cũng 5 vạn. Công hạnh tu hành của họ thật là tinh tấn dũng 

mãnh! Ngày nay, hoàn cảnh thay đổi khác xưa rất xa mà lực 

lượng của tự thân ta cũng không bằng, vậy ta nên châm chước 

hoạch định một công khóa, thật sát với hoàn cảnh và vừa sức 

của ta, để thực hành cho đúng mức. Sau khi đã hoạch định rồi 

thì dù gặp phải công việc bận rộn đến đâu, cũng phải cố gắng 

hoàn thành công khóa. Vạn nhất, vì một lẽ nào đó mà không 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  134 



hoàn tất được ngày ấy thì qua hôm sau phải bổ khuyết kịp thời, 

chớ nên để rày lần mai lửa, tạo thành cho ta một thói xấu rất có 

hại về sau. 

Trong khi vạch khóa trình, nên tránh hai cực  đoan. Cực  đoan 

thứ nhứt là vì sự hăng hái trong buổi đầu, tự định cho mình một 

khóa trình quá nhiều, về sau đuối sức theo không kịp, rồi vì vậy 

bỏ luôn. Cực đoan thứ hai là vì sự e ngại về sau theo không kịp, 

nên dè đặt tự định cho mình một khóa trình quá ít, không thấm 

vào đâu, rồi cũng dễ sinh ra giải đãi. Cả hai cực đoan đều đến 

kết quả như nhau. Cho nên, trong khi quyết định khóa trình, cần 

phải tế nhị châm chước dung hòa giữa hoàn cảnh và năng lực 

thế nào thích trung mới được lâu dài và hữu hiệu 

k) 

Niệm bất cứ lúc nào:  



Với những hành giả  đã huân tập  được tịnh chủng khá thành 

thục thì tự nhiên phát ra những tiếng niệm Phật bất cứ lúc nào, 

cơ hồ như có một sức lực dũng mãnh nào bên trong thúc đẩy, 

khiến cho hành giả  hằng tiến không lùi. Vì vậy mà dù công 

khóa đã hoàn tất, các vị nầy vẫn chưa cho là đủ, nên trừ ngoài 

giấc ngủ, bất luận ngày đêm, trong bốn oai nghi là đi,  đứng, 

nằm, ngồi, không lúc nào, không chốn nào, là không niệm Phật. 

Như vậy câu “Nam mô A Di Đà Phật” không lúc nào rời khỏi 

miệng, lâu ngày thành tập quán. 

Truyện vãng sanh của người xưa còn ghi chép lại rất nhiều 

trường hợp vãng sanh do pháp môn niệm Phật nầy đem lại. Như 

có ông thợ rèn, tay đập búa miệng niệm Phật; bà làm nghề đậu 

hủ, tay xay đậu miệng niệm Phật; về sau, khi vừa dứt tiếng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  135 



niệm Phật, cả hai đều được đức Phật phóng hào quang tiếp dẫn 

và đều được tọa hóa vãng sanh Cực Lạc. 

Chúng ta nên lấy đó làm gương. Nếu niệm được đến trình độ ấy 

thì dù có định khóa trình, hay không còn định khóa trình, không 

còn là vấn đề nữa. 

l) 

 Niệm hay không niệm vẫn là niệm:  



Phép niệm Phật nói ở đoạn trên là chỉ sự niệm thành tiếng, phát 

ra nơi cửa miệng, trong 4 oai nghi đi,  đứng, nằm, ngồi. Chữ 

NIỆM trong đoạn nầy là chỉ tâm niệm (tâm niệm nhớ nghĩ đến 

Phật). Nói “niệm hay không niệm vẫn là niệm” có nghĩa là bất 

kể niệm thành lời hay không, luôn luôn trong tâm vẫn tưởng 

nhớ đến Phật, tức là vẫn có niệm Phật. 

Sở  dĩ miệng phải niệm Phật là cốt nhắc cho trong tâm tưởng 

nhớ đến Phật. Giờ đây, dù cho khi miệng không niệm mà tâm 

vẫn có tưởng nhớ, như thế  cứu cánh của phép trì danh niệm 

Phật đã đạt được rồi vậy. 

Nếu hành giả thực hiện được phép “không niệm mà niệm” thì 

bất luận thời gian nào, bất luận miệng có trì danh hay không trì 

danh, tâm lý lúc nào cũng vẫn để vào Phật. Như vậy, tịnh niệm 

đã kiên cường liên tục không hở, lòng như rào sắt vách đồng, 

gió thổi cũng không lọt, ai muốn  đập phá cũng không xuể, 

quyết không còn một trần niệm ô nhiễm nào có thể  đột nhập, 

khiến cho tâm chao động  được. Lúc ấy, phép niệm Phật tam 

muội tự nhiên thành tựu, quả vãng sanh không cầu mà tự đến. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  136 



Người xưa nói “niệm mà không niệm, không niệm mà niệm” 

tức là chỉ cho cảnh giới nầy vậy. Nếu không phải là người niệm 

Phật đã lâu năm, và do đó, công hạnh đã thuần thục, thì quyết 

không thực hành được pháp môn này. Hàng sơ cơ quả thật khó 

mà noi theo. 

 ---o0o--- 

LÒNG TIN CỦA NGƯỜI CON PHẬT 

 Hòa Thượng Thích Thanh Từ 

 ---o0o--- 

Vì muốn cho tất cả  Tăng Ni Phật tử  đều hiểu  đạo theo 

đúng tinh thần của đạo Phật, nên hôm nay chúng tôi giảng dạy 

đề tài “Lòng tin của người con Phật”. 

Con Phật ở đây là hàng xuất gia cũng như các Phật tử cư 

sĩ tại gia. Chúng ta nghe nhận giáo pháp của Phật khéo hiểu, đó 

là con đường tu thực tế của bản thân, cũng như hướng dẫn chỉ 

dạy cho mọi người đồng chí hướng tu hành. Vậy lòng tin của 

người Phật tử là gì? – Là tin Tam Bảo, tức tin Phật, tin Pháp, tin 

Tăng. Lòng tin ấy đối với Phật tử dễ tin hay khó tin? 

Trước hết nói về tin Phật. Tin Phật là tin như thế nào? 

Lâu nay chúng ta cứ ngỡ tin vào đức Phật là tin Ngài có đủ tất 

cả pháp nhiệm mầu, đủ công đức vô lượng vô biên. Chúng ta 

tin tưởng ở Ngài thì Ngài sẽ ban bố phước lành cho mình, sẽ gia 

hộ cho ta bình an, hạnh phúc. Nhưng sự thật không phải, chúng 

ta tin Phật vì Ngài là bậc giác ngộ. Chữ Phật nói đủ là Phật-đà 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  137 



có nghĩa là bậc giác ngộ viên mãn. Vì giác ngộ viên mãn nên 

những gì Ngài chỉ  dạy cho chúng ta đều là chân lý không xê 

dịch, không đổi khác theo thời gian không gian. 

Vậy chúng ta tin Phật là tin bậc giác ngộ, một bậc sẽ đưa 

ta đến chỗ sáng suốt, chớ không phải tin bằng ân huệ Ngài ban 

cho. Trong kinh Phật thường dạy: “Ta không có quyền ban 

phước xuống họa cho ai.” Ngài đã không có quyền ban phước 

xuống họa thì ta xin được phước, xin khỏi họa  được không? 

Xin như vậy là trái với chủ trương, trái với lẽ thật đức Phật đã 

dạy. 

Ai  đọc sử  cũng nhớ,  đêm thứ  bốn mươi chín ngồi dưới 

cội bồ-đề, đức Phật thiền định từ canh một tới canh hai chứng 

được Túc mạng minh, từ canh hai tới canh ba chứng  được 

Thiên nhãn minh, từ canh ba tới canh năm chứng được Lậu tận 

minh. Từ chỗ tu chứng ấy, những gì thấy biết Ngài nói lại cho 

chúng ta nghe đều là chân lý, là sự thấu triệt nguồn gốc của con 

người và muôn vật. 

Chúng ta ai cũng thắc mắc tự nghĩ, không biết mình từ 

đâu đến đây, chết rồi đi về đâu? Đức Phật sau khi đã chứng Túc 

mạng minh, Ngài thấu suốt được sanh mạng của bản thân mình 

từ vô số kiếp trở về trước, chớ không phải năm đời mười đời 

thôi. Trong các kinh A-hàm còn ghi lại lời Thế Tôn nói: “Ta 

nhớ vô số kiếp về trước như người nhớ việc mới xảy ra hôm 

qua.” Nhớ rõ ràng không có gì sai sót. Do đó Ngài biết được ta 

từ đâu đến đây. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  138 



Chứng  được Thiên nhãn minh, Ngài có con mắt sáng 

thấy thấu suốt từ những vật rất xa cho tới những vật rất nhỏ 

nhiệm, mà con mắt phàm chúng ta không thể thấy được. Ngài 

thấy rõ con người khi chết rồi, sẽ theo nghiệp dẫn luân hồi 

trong lục đạo, chúng sanh bị lôi kéo đi theo nghiệp của mình đã 

tạo. Trong lục đạo luân hồi có ba đường lành và ba đường dữ. 

Ba  đường lành là người, a-tu-la và trời; ba đường dữ là địa 

ngục, ngạ quỉ và súc sanh. 

Nếu người nghiệp thiện khi nhắm mắt sẽ  đi theo ba 

đường lành. Nếu người nghiệp xấu ác, khi nhắm mắt sẽ đi ba 

đường dữ, chớ không phải chết là hết. Do thấy như vậy nên đức 

Phật nói: “Ta thấy chúng sanh đi trong luân hồi lục  đạo như 

người đứng trên lầu cao nhìn xuống ngã tư đường thấy kẻ qua, 

người lại rõ ràng không lầm lẫn.” Đức Phật thấy rõ dòng luân 

hồi của chúng sanh từ đời này tới đời kia không dừng, không 

hết nên Ngài mới dạy chúng ta cách tu để thoát khỏi dòng luân 

hồi ấy. 

Đến canh năm khi sao Mai vừa mọc, Phật chứng Lậu tận 

minh. Lậu tận minh là thấu tột được nguyên nhân nào khiến cho 

chúng sanh trầm luân trong sanh tử và phương pháp nào đưa 

chúng sanh ra khỏi dòng luân hồi  ấy, không còn buộc ràng 

trong lục đạo nữa. Biết rõ nhân biết quả như vậy nên Ngài dạy 

chúng ta cách tu hành thoát ly sanh tử. 

Phật không bắt chúng ta nhất quyết phải tin, mà mình có 

quyền kiểm nghiệm lại xem điều nào đáng tin thì tin, điều nào 

không  đáng tin thì thôi. Thứ nhất,  đức Phật thấy  được con 

người từ vô số kiếp về trước đã từng sanh nơi này, nơi kia rồi 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  139 



mới  đến  đây. Chúng ta tự kiểm lại, xem mình có mang tính 

cách gì của quá khứ dẫn đến hiện tại không? Như trong một gia 

đình cùng cha cùng mẹ sanh ra, nhưng những người con có đứa 

sáng suốt thông minh, có đứa lại khù khờ u tối. Hoặc có đứa 

đẹp, có đứa xấu v.v… không giống nhau. Tại sao lại có sự sai 

biệt như thế? 

Nói theo khoa học hiện nay, tất cả  mầm sanh ra con 

người đều từ gen của cha mẹ. Gen cha mẹ thế nào thì người con 

cũng giống như thế ấy. Nếu do gen cha mẹ sanh ra, tại sao mỗi 

người lại mang hình dáng khác nhau, tâm tư khác nhau, trí tuệ 

khác nhau? Đó là từ đâu? - Nhà Phật dạy rằng chúng ta có mặt 

ở đây là do tích lũy nghiệp của đời trước. Đời trước ta đã từng 

làm gì thì đời này sanh ra ảnh hưởng nghiệp của đời trước. 

Như hiện giờ chúng ta nghe những vị thần đồng trên thế 

giới, có vị giỏi về âm nhạc từ lúc năm bảy tuổi, có vị giỏi toán 

từ lúc chín mười tuổi, có vị giỏi văn chương v.v… Đó là do ai 

dạy?  Điều này chứng tỏ thuyết nhân quả  của nhà Phật không 

sai. Đời trước chúng ta đã từng làm việc lành dữ nào, đời này 

sanh ra chủng tử nghiệp của quá khứ còn nên ảnh hưởng tới đời 

này. Vì vậy mỗi người ra đời mang theo những tâm tư, ý niệm, 

thói quen khác nhau. Bởi thế không thể giống hệt cha mẹ, chỉ 

giống phần nào do tánh di truyền của gen thôi. Đó là một lẽ thật 

không nghi ngờ gì cả. 

Đức Phật thấy biết rõ, nhưng nói ra quá tầm hiểu biết của 

chúng ta, có khi mình chưa dám tin. Nhưng kiểm nghiệm lại 

thật kỹ, rõ ràng đó là một lẽ thật, không nghi ngờ. Như tất cả 

người thế gian lớn lên đều nghĩ  tới chuyện  đôi bạn hoặc tạo 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  140 



dựng sự nghiệp cho khá giả… nhưng có người lớn lên đòi đi tu. 

Điều này ai dạy? Cha mẹ không dạy, thầy cô giáo không dạy. 

Như vậy chủng tử tu trước đã có nên bây giờ không ai xúi giục, 

không ai bắt buộc mà tự phát nguyện đi tu. Chúng ta hiểu rồi thì 

biết những việc này không phải mới có, mà nó đã có từ thuở 

nào. 

Sau khi thấy tột lý đó rồi, Phật mới dạy chúng ta làm sao 

trong đời này tu tạo những nghiệp lành, để khi nhắm mắt sanh 

vào cõi lành. Không phải chết rồi hết, đừng nghĩ lầm như vậy. 

Người thế gian cứ ngỡ chết là hết, nên nhiều vị còn trẻ tuổi khi 

gặp điều gì bức bách, không chịu nổi đòi tự tử. Vì họ ngỡ rằng 

tự  tử là giải quyết xong việc  đời này, không ngờ  tự  tử  rồi lại 

càng khổ sở dai dẳng hơn đời này nữa. 

Quý vị vô chùa thấy tượng Phật, tượng Tổ có hào quang 

phía sau đỉnh đầu. Hào quang là ánh sáng, đó là biểu hiện cho 

nghiệp lành tỏa ra. Những người hung ác nghiệp dữ cũng tỏa ra. 

Nhưng với con mắt chúng ta, khả năng giới hạn quá nên không 

thể thấy được. Lạ một điều, đôi khi con mèo, con chó lại có thể 

nhận được năng lượng tỏa ra từ những người hung ác. Chúng ta 

để ý sẽ thấy mấy người làm hàng thịt, khi vào xóm dù họ không 

đem theo dụng cụ bắt heo bắt chó, mà chó thấy là sủa rùm hết. 

Chúng sủa một cách oán ghét, giận dữ, chớ không phải sủa như 

sủa khách bình thường. Đó là do ác nghiệp của họ tỏa ra khiến 

những loài cũng có nghiệp xấu nhìn thấy được. 

Đức Phật thấy ngoài vũ trụ có vô số thế giới. Ngài nói 

nhưng không bắt buộc chúng ta tin hay không tin. Phật thấy sao 

thì nói vậy thôi. Ngày nay chúng ta thấy rõ ràng trong bầu hư 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  141 



không này không phải chỉ có một thế giới của mình, mà có vô 

số thế giới. Đã là vô số thế giới thì có thế giới nhỏ, có thế giới 

lớn, có thế giới tốt, có thế giới xấu. Con người sanh trong 

những thế giới đó nhất định phải có sai biệt, tốt xấu đủ thứ. Suy 

gẫm như thế, chúng ta không còn gì để ngờ vực về trí tuệ của 

Như Lai nữa. 

Lời Phật dạy do Ngài tu mà thấy, đó là một lẽ thật chớ 

không phải lời huyễn hoặc. Ngày xưa trình độ khoa học còn 

thấp kém, người ta không hiểu nổi những gì Thế Tôn thấy biết 

và nói ra. Ngày nay khoa học từ từ có nhiều phát minh, chúng 

ta mới tin lời Phật nói là có thật. Sở dĩ đức Phật nói ra những 

điều đó là để cho chúng ta biết mà tu, chớ không phải nói ra để 

khoe sự thấy biết sâu rộng của Ngài. 

Phật thấy chúng sanh theo nghiệp luân hồi chịu quả báo 

khổ vui, nên nói những bài kinh dạy về nhân quả nghiệp báo 

luân hồi. Nếu dứt sạch những nghiệp duyên này sẽ thoát khỏi 

sanh tử. Người tu phải biết không có gì xảy ra ngoài nhân quả 

hết. Biết được quả khổ thì truy nguyên ra nhân để phá dẹp nó. 

Phá dẹp được nhân rồi thì quả khổ theo đó hết. 

Như vậy chúng ta tin Phật là tin qua những lẽ thật Ngài 

đã trình bày, tin ở sự tu hành giác ngộ viên mãn của Ngài, nên 

những gì đức Phật nói ra không sai lệch.  Đó là niềm tin thứ 

nhất, tin Phật. 

Thứ hai là tin Pháp của Phật. Pháp của Phật dạy chúng ta 

tu về lý nhân quả, lý luân hồi, lý nhân duyên rất rõ ràng, rất 

khoa học. Như nói gieo nhân thì gặt quả. Người làm nghề nông 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  142 



lựa giống tốt, sửa soạn  đất sạch, nước phân đầy  đủ  rồi gieo 

giống xuống. Giống tốt nên cây lúa tốt, bông lúa nặng trĩu, 

nhiều hạt v.v… Từ  hạt giống tốt  đem lại quả  tốt là điều tất 

nhiên, không ai chối cãi được. Chúng ta không thể nói rằng, 

muốn trúng mùa không cần lựa giống tốt, không chăm sóc kỹ, 

không làm cỏ bón phân, cứ  mỗi ngày ra ngoài bờ ruộng chắp 

tay nguyện Phật trời cho con mùa lúa trúng! Không chịu gieo 

giống, không chịu tạo nhân mà đòi có quả thì không bao giờ có 

được. Đó là lẽ thật. 

Muốn được quả tốt, chúng ta phải tạo nhân tốt và những 

duyên phụ thuộc cũng phải tốt mới được. Từ lý nhân quả này, 

chúng ta xét thấy mọi việc trên thế gian không có gì xảy ra một 

cách bỗng dưng. Phải đi từ nhân tới quả. Nhân mình làm tốt thì 

quả tốt, nhân mình làm xấu thì quả xấu. Biết được nhân quả rồi, 

chúng ta nên ngừa  đón từ nhân. Không tạo nhân xấu mà tạo 

nhân tốt, không tạo nhân dữ mà tạo nhân hiền. Đó là người biết 

tu. 

Người sáng suốt chọn nhân tốt để gầy dựng cho cuộc đời 

mình được kết quả tốt. Chẳng những tốt trong đời này mà tốt ở 

đời sau nữa. Ngược lại, người không biết tu, chẳng những 

không chọn nhân tốt, mà còn tạo nhân xấu ác, thì quả xấu ác sẽ 

đến không nghi ngờ. Tất cả Phật tử hiểu rồi, y cứ theo lời Phật 

dạy về nhân quả mà sống cho mình, cho mọi người. Làm việc 

gì chúng ta cũng lấy nhân quả làm chuẩn thì lợi ích vô cùng. 

Thế gian nhiều người gây nhân mà không dám lãnh quả. 

Ví dụ đứa bé lỡ làm bể cái chén đẹp của cha mẹ, nó không dám 

nhận lỗi nên đem giấu, khi cha mẹ hỏi nó không dám chịu, nên 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  143 



đổ thừa người này người kia, làm rối rắm nhiều người. Chúng 

ta đã lỡ tạo nhân thì phải chịu quả, phải can đảm nhận lỗi của 

mình: Đây là lỗi của con, con lỡ như vậy, xin cha mẹ thương 

tha thứ cho. Biết nhận lỗi như vậy, cha mẹ nào chẳng thương 

yêu tha thứ, khỏi phiền hà anh em, khỏi nghi ngờ người này 

người nọ, có phải tốt không? 

Thế nên người tin được nhân quả là người can đảm, còn 

người không tin nhân quả là người khiếp nhược, yếu  đuối. 

Người hiểu được lý nhân quả cuộc sống rất an lành, rất tự tại, vì 

dám làm dám chịu, không bao giờ trốn tránh. Như vậy xã hội 

tốt đẹp biết mấy. Đó là nói về tin nhân quả. 

Kế nữa, nếu tin được lý luân hồi chúng ta lại càng dè dặt 

hơn. Như muốn đời sau bằng và tốt hơn đời này, chúng ta phải 

giữ tròn năm giới: không sát sanh, không trộm cướp, không tà 

dâm, không nói dối, không uống rượu say, không hút á phiện, 

xì ke ma túy. Giữ được năm điều đó bảo đảm đời sau trở lại làm 

người bằng hoặc tốt hơn đời này. Chúng ta tu là để tròn tư cách 

một con người tốt trong đời này và cả đời sau. Vì vậy nói tu là 

nói đến chuyện thực tế, chớ không phải nói chuyện viễn  vông, 

huyền  ảo. Nhiều người không hiểu cho rằng tu là tiêu cực, 

huyền bí. Đó là một sai lầm. 

Người không sát sanh đời sau tuổi thọ dài. Không trộm 

cướp đời sau có của nhiều. Không tà dâm đời sau đẹp đẽ trang 

nghiêm. Không nói dối  đời sau nói năng lưu loát, nói ra mọi 

người đều tin quý. Không uống rượu say, không hút á phiện, xì 

ke ma túy đời sau sanh ra trí tuệ đầy đủ. Như vậy bảo đảm một 

tương lai tốt  đẹp cho mình quá. Còn những kẻ không biết thì 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  144 



đâu có tu, nên đời sau họ sẽ khổ. Vì vậy tu nhân là điều thiết 

yếu. 

Gia  đình nào người chồng hoặc vợ không giữ tròn năm 

giới, gia đình  đó có vui không? Trong nhà có kẻ trộm cướp 

hoặc say sưa, hút á phiện xì ke ma túy… đó là họa lớn. Cho nên 

biết tu là đem lại hạnh phúc cho mình và an ninh trật tự cho xã 

hội. Nếu xóm làng nào mọi gia đình đều biết giữ năm giới thì 

xóm làng đó chắc chắn bình yên vô cùng, nhà khỏi  đóng cửa 

cũng không sợ mất đồ. Cho nên tu Phật là vấn đề cần thiết cho 

con người mà ít ai để ý tới. 

Chúng ta nhờ tin được lời Phật dạy, tức tin pháp nên ứng 

dụng tu, đạt kết quả thiết thực trong cuộc sống. Qua đó ta mới 

thấy lời Phật dạy là một lẽ thật, ứng dụng tu có kết quả tốt cho 

bản thân và mọi người, cho đời này và cả đời sau. Đó là nói về 

tin Pháp. 

Thứ ba là tin Tăng. Chỗ này chúng ta nên dè dặt một 

chút. Phật dạy  đối với Tam bảo Phật, Pháp, Tăng ta phải tin 

trọn vẹn. Nhưng với tôi, Tăng bảo chúng ta nên tin một cách có 

chọn lọc. Tại sao? Bởi vì thời  đức Phật còn tại thế, Ngài biết 

căn cơ, tâm tánh của mọi người, nên khi đi giáo hóa gặp ai có 

cơ duyên, Ngài dạy xong họ nhận hiểu và ứng dụng rất mau 

ngộ đạo. Vì vậy thời Phật trực tiếp giáo hóa Tăng Ni cũng như 

Phật tử được gọi là thời chánh pháp, một trăm người tu thì một 

trăm người ngộ đạo. 

Sau khi Phật nhập Niết-bàn rồi, hàng đệ tử của Ngài, có 

vị chứng A-la-hán nhưng có vị chưa chứng, nên sự  dạy dỗ 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  145 



không đúng như chỗ thấy của Phật. Do các Ngài không biết rõ 

căn cơ, nên pháp dành cho người này lại dạy lệch qua người 

khác. Điển hình như lúc Phật còn tại thế, Tôn giả A-nan đi giáo 

hóa có một người thợ rèn quy y với ngài, Tôn giả dạy ông pháp 

tu quán bất tịnh. Đến nơi khác lại có một người giữ nghĩa địa 

quy y với Ngài, Tôn giả dạy pháp tu quán hơi thở. Hai ông tu 

hoài không tiến, mới than: Sao thầy dạy con tu không tiến chút 

nào hết! Ngài liền kể lại tự sự cho Phật nghe và xin thỉnh giáo. 

Phật bảo: Tại ông dạy sai, chớ không phải tại họ tu sai. 

Ông phải dạy lại. Người thợ rèn nên dạy quán hơi thở, vì họ 

thổi ống bễ phì phịch hoài, quán hơi thở sẽ nhịp nhàng với công 

việc, tu như thế mau tiến hơn. Người giữ nghĩa địa thường thấy 

thây chết, nên dạy quán bất tịnh mới có kết quả. Ngài nghe lời 

dạy của Thế Tôn, đem dạy lại hai vị đệ tử của mình. Quả nhiên, 

chẳng bao lâu cả hai đều tu có kết quả. 

Như  vậy mới thấy việc dạy người tu mà ta không nắm 

vững trình độ, căn cơ, nghề nghiệp của họ, đôi khi dạy không 

có kết quả. Đã không kết quả tất nhiên người tu khó đạt được 

đạo quả mà họ mong đợi. 

Năm trăm năm sau khi Phật nhập diệt là thời Tượng 

pháp. Tượng là tương tợ. Hồi Phật tại thế thì trăm người tu trăm 

người ngộ,  đến thời Tượng pháp, trăm người tu chỉ có năm 

chục người ngộ thôi. Rồi một ngàn năm sau khi Phật nhập Niết 

bàn là thời Mạt pháp. Thời này người tu chứng đạo quá ít, nên 

làm sao dạy đệ tử chứng được! Vì vậy một muôn người tu, may 

ra chỉ có một người ngộ thôi. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  146 



Từ Chánh pháp một trăm người tu một trăm người ngộ, 

đến Tượng pháp một trăm người tu năm mươi người ngộ, đến 

Mạt pháp một muôn người tu chỉ có một người ngộ. Như vậy số 

người tu đông mà ngộ ít, bắt buộc chúng ta phải lựa chọn thôi. 

Vì vậy  đối với Tăng bảo trong thời này cần chọn lọc kỹ  một 

chút. Nhiều khi có vị truyền giới cho đệ tử: không được uống 

rượu, mà bản thân mình lại uống hết chai này đến chai khác. 

Như vậy ai tin được? Buộc lòng chúng ta phải chọn lọc, không 

thể thấy hình thức người tu rồi nói sao tin vậy. Cho nên chúng 

ta phải cẩn thận. Được vậy giá trị Tăng mới còn. Nếu chúng ta 

dễ tin, tin bừa quá vô tình làm cho giá trị Tăng bảo ngày càng 

suy sụp đi. Đó là tin về Tăng. 

Như  vậy  đối với Phật, Pháp, Tăng là ba ngôi quý báu. 

Phật bảo thì chúng ta không nghi ngờ, thật là quý báu tuyệt vời. 

Pháp bảo chúng ta cũng tin trăm phần trăm. Nhưng Tăng bảo 

cần phải chọn lọc. Đó là tôi nói rõ để tất cả chúng ta hiểu và tin 

Tam Bảo. 

Kế đến, ngoài tin Tam Bảo Phật dạy chúng ta phải tự tin 

nơi mình. Dù người xuất gia hay tại gia đều phải có sức mạnh 

tin ở nơi mình. Tin mình là tin cái gì? – Tin ta có đủ khả năng 

thay  đổi hay là chuyển hóa những nghiệp xấu dở trở thành 

nghiệp hay tốt. Như trên tôi đã nói, Phật dạy chúng ta phải bỏ 

nhân xấu, tạo nhân tốt. Mình tin rằng mình có khả  năng bỏ 

được những nhân xấu và cố gắng tạo được nhân tốt. 

Ví dụ Phật tử lúc trước rượu chè say sưa, bây giờ qui y 

thọ giới rồi biết  đó là nhân xấu, quyết tâm bỏ  rượu  để  hết 

nghiệp nhân xấu. Tự mình quyết tâm bỏ thì bỏ được, chớ đâu ai 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  147 



bỏ thế cho mình được. Nếu chúng ta tin ở khả  năng có thể 

chuyển của mình thì bỏ  được các nghiệp xấu, chắc chắn như 

vậy. Nhờ thế Phật tử  sẽ tiến bộ nhiều, sẽ  tăng trưởng nhiều, 

nhất là tăng trưởng phần  đạo  đức. Ngược lại nếu không tin 

mình, nói đã lỡ ghiền làm sao bỏ được, thầm nghĩ như vậy thì 

phải chịu ghiền suốt đời thôi. Cho nên niềm tin nơi chính mình 

rất quan trọng, có tánh quyết định nhiều nhất trên con đường tu 

tập của chúng ta. 

Song tự tin như vậy cũng chưa đủ, còn phải tin đặc biệt 

hơn nữa. Tin như thế nào? Lịch sử ghi rõ ràng đức Phật Thích-

ca Mâu-ni khi đi tu, Ngài học hỏi với các tiên nhân nhưng tu 

không có kết quả như ý. Cuối cùng từ  bỏ  hết, Ngài đến ngồi 

dưới gốc bồ-đề thệ rằng: “Nếu nơi này ta không thành đạo, dù 

xương tan thịt nát quyết không rời cội cây này.” Thệ nguyện 

như vậy rồi, suốt bốn mươi chín ngày đêm thiền định, tâm lóng 

lặng trong sạch, tự Ngài sáng ra những điều trước kia chưa từng 

biết. 

Như  vậy trí tuệ  của Phật từ  đâu mà có? Không ai dạy, 

không học gì thêm tại sao lại biết, biết quá tầm hiểu biết của thế 

gian. Điều đó minh chứng rằng khi tâm mình hoàn toàn thanh 

tịnh thì trí tuệ sáng suốt sẵn có phát ra. Trí tuệ ấy vượt ngoài tất cả trí sáng suốt thường, nên Phật gọi là Vô sư trí, Tự nhiên trí 

hay Căn bản trí. Chúng ta có Trí vô sư, có Trí căn bản, có Trí tự 

nhiên, nhưng không chịu khai thác nên không dùng được. 

Đức Phật đã giác ngộ viên mãn nên trí tuệ của Ngài cũng 

viên mãn. Vì vậy những gì Phật dạy chúng ta đến bây giờ hơn 

hai ngàn năm vẫn không lạc hậu, không sai sót. Đức Phật là 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  148 



một con người, chúng ta cũng là con người, đức Phật có sẵn Trí 

vô sư, Trí tự nhiên, Trí căn bản, chúng ta cũng có đầy đủ như 

Ngài. Quý vị có tin không? Lòng tin của chúng ta còn yếu quá, 

bởi thế Phật tu giác ngộ, còn mình tu hoài không thấy giác ngộ! 

Nếu chúng ta vững tin, khẳng định mình cũng sẽ giác ngộ như 

Phật, mới mong thực hiện được nguyện vọng ấy. 

Ở thế gian, các nhà khoa học hoặc bác học, khi muốn 

nghiên cứu một đề tài gì, họ phải dồn cả tâm lực, có khi quên cả 

vợ con, quên cả  tắm rửa, dồn sức  đi sâu trong vấn  đề  đang 

nghiên cứu. Nhờ dồn sức như vậy, qua một thời gian bỗng dưng 

họ sáng lên gọi là phát minh. Như vậy ai dạy họ phát minh? Tự 

họ sáng ra do tâm chuyên nhất, không tạp loạn. Đó là Trí vô sư 

đã sẵn, nhưng trước kia họ lo học, lo tìm kiếm bên ngoài, lượm 

lặt bên ngoài nên trí ấy không thể phát ra được. Bây giờ họ trở 

lại chuyên tâm dồn sức để phát huy trí tuệ của mình, do đó nó 

phát ra. Điều này chứng tỏ chúng ta ai cũng có sẵn Trí vô sư, 

mà bỏ quên nên không dùng được rồi tự cho mình khờ dại… 

Trong kinh Phật có nói rõ: “nhất thiết chúng sanh giai 

hữu Phật tánh”, nghĩa là tất cả chúng sanh đều có tánh Phật. 

Chữ Tánh là sẵn, ai cũng có sẵn Tánh giác, không riêng gì Phật. 

Nhưng chúng ta có mà không biết tìm cách khơi dậy, không 

biết tìm cách phát sáng, nên nó cứ im lìm chìm lặng. Nếu chúng 

ta tu đúng cũng sẽ thành Phật. Vì vậy thành Phật hay không là 

chuyện của mình, chớ không phải của ai. Chúng ta dám xưng là 

Phật tử mà không dám tin mình sẽ thành Phật thì vô lý quá. Nếu 

là con Phật, Ngài tu thành Phật, ta tu cũng thành Phật. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  149 



Thế mà Như Lai ngại chúng ta yếu  đuối không dám 

nhận, nên Ngài nói thêm: “Ta là Phật  đã thành, các ngươi là 

Phật sẽ thành.” Như  vậy tất cả chúng ta đều có chủng tử, có 

nhân duyên sẽ thành Phật. Người tu quyết chí đi tới giác ngộ 

viên mãn, chớ không phải tu để mà tu, thì nhất  định sẽ thành 

Phật. Ngoài ra, có chỗ Phật còn nói: “Tất cả chúng sanh đã 

thành Phật.” Nghe câu này đa số không hiểu nổi. Nói sẽ thành 

Phật thì chịu, còn đã thành Phật thì lắc  đầu, không chịu. Phật 

nói như vậy có quá đáng không? Thật ra vì y cứ trên Tánh giác 

sẵn có từ thuở nào của chúng sanh nên Ngài nói như thế. Bây 

giờ chúng ta làm sao cho Tánh giác hiện đủ thì thành Phật ngay 

thôi. Song, nếu Tánh giác chưa hiện thì nó cũng đã có sẵn nơi 

chúng ta rồi. Vì vậy đức Phật mới nói “tất cả chúng sanh đều đã 

thành Phật”, tức đều đã có Phật nhân. 

Ví như có người có hòn ngọc quý vô giá. Nếu lấy ra dùng 

thì họ  sẽ thành người giàu có sang trọng. Nếu không lấy ra 

dùng, tuy họ mang thân nghèo khó trong hiện tại, nhưng hòn 

ngọc quý vẫn nằm sẵn trong túi áo, nghĩa là họ vẫn có hòn ngọc 

như thường. Đã có hòn ngọc thì lúc nào chẳng giàu. Tuy nhiên, 

dùng được thì sự giàu sang ấy hiện rõ, còn chưa dùng được thì 

sự giàu sang ấy tiềm ẩn, chớ không phải không giàu. 

Cũng vậy Phật  đã khơi dậy  được Tánh giác nên Ngài 

thành Phật, còn chúng ta có Tánh giác mà chưa khơi dậy nên 

ông Phật của mình còn ngủ quên, chớ không phải không có. Ta 

cũng là Phật mà Phật ngủ. Bây giờ  nếu khéo tu, khéo chuyển 

chúng ta sẽ thành Phật như Ngài, giác ngộ như Ngài. Đừng nghĩ 

mình không có khả năng, rồi tự lui sụt. Cứ ôm mặc cảm thành 

Phật là chuyện của Phật, còn mình là chúng sanh phàm phu xấu 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  150 



tệ, thì phải chịu trôi lăn trong sanh tử, không biết bao giờ mới ra 

khỏi. 

Vấn  đề là làm sao để khơi dậy tánh Phật  đây? Thật ra 

không có gì khó hết. Như mùa mưa nước đục ngầu, ta cần nước 

nên xuống hồ múc nước đục đổ vô khạp. Nước này đục mãi hay 

sẽ trong? Tuy nước  đục mới  đổ vô khạp còn nhiều cáu bợn, 

không thể dùng được, nhưng nếu chúng ta khéo gạn lọc, nước 

đục từ  từ  lắng xuống, nó sẽ trở thành nước trong. Nếu không 

lắng mà cứ quậy hoài thì nước đục sẽ không bao giờ trong. Khi 

nước trong rồi, ta nhìn vô thấy rõ mặt mũi mình, phải không? 

Chẳng những thấy mặt mình mà còn thấy những cảnh trời mây 

bên ngoài nữa. 

Như  vậy nước trong từ  đâu lại? – Từ  nước  đục chớ gì. 

Nước trong đã sẵn, nhưng vì hoà tan với đất bùn nên biến thành 

đục, nếu chúng ta khéo lóng nó sẽ trở thành trong. Tánh nước 

vốn trong, tại bụi đất hòa tan thành đục. Cũng vậy, tâm chúng 

ta sẵn có Tánh giác chân thật, nhưng vì ta vọng tưởng điên đảo 

quá thành ra mờ  tối. Bây giờ muốn hết mờ  tối thì dừng hết 

những vọng tưởng điên đảo ấy đi, đừng quậy nó lên nữa. Đức 

Phật nói: “ta là Phật đã thành, các ngươi là Phật sẽ thành”, đó là 

một cách an ủi thúc đẩy chúng ta tiến lên. 

Có nhiều người cứ nghĩ mình đủ thứ mê muội,  đủ thứ 

xấu xa trông gì thành Phật! Cũng như thấy nước đục quá, không 

biết làm sao cho nó trong nên đổ  bỏ, thật  đáng tiếc! Chỉ  cần 

lắng hết cặn bã thì nước đục thành trong. Bởi tánh nó trong sẵn 

nên lắng nó mới trong, nếu tánh nó là đục thì lắng gì lắng, vẫn 

đục như thường. Hiểu như vậy mới thấy lời Phật là chân thật, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  151 



mở ra một con đường cho chúng ta tu hành. Bởi vì chư Phật 

luôn muốn chúng sanh được giác ngộ, chớ các ngài không 

muốn chúng ta chìm mãi trong luân hồi sanh tử. 

Chư Tăng Ni hay Phật tử tập tu thiền, ngồi ngó xuống im 

lìm một hai giờ, không làm gì hết. Người ngoài thấy tu như vậy 

là ích kỷ, tiêu cực. Đối với thế gian một hai giờ làm ra tiền khá 

lắm chứ, còn ngồi ngó xuống hoài mất thì giờ, có lợi ích gì đâu? 

Vì vậy họ cho rằng việc tọa thiền không thích hợp. Đó là vì họ 

không hiểu, thật ra việc làm này rất phi thường. Tại sao? Bởi vì 

nơi tâm chúng ta đã sẵn có Tánh giác, nhưng vì vọng tưởng 

điên đảo che phủ hoài. Bây giờ ta ngồi yên nhìn xem thật tướng 

nó là gì. Khi biết vọng tưởng chỉ là bóng dáng hư  ảo, không 

thật ta không đắm mê chạy theo nó nữa, chúng tự lui tan. Đó là 

ta đang vén những áng mây mờ phủ che Tánh giác xưa nay của 

mình. Một việc làm để giải quyết tận căn để số phận con người 

trong ba cõi sáu đường như vậy mà cho là vô ích, tiêu cực được 

sao? 

Quý vị khi nào được năm ba phút không nghĩ việc này, 

việc nọ sẽ thấy trong đầu thảnh thơi sáng suốt vô cùng. Càng 

suy nghĩ càng rối rắm, càng suy nghĩ càng mờ tối, chớ không 

thể sáng được. Cũng như  nước  đục mà cứ quậy mãi thì đục 

hoài, không bao giờ trong được. Cũng vậy, tâm chúng ta điên 

đảo rối nùi, cuồng loạn, bây giờ phải ngồi lại nhìn nó, thấy 

được nó rồi tự nhiên hạn chế bớt sự cuồng loạn, bớt loạn lần lần 

sẽ đi đến yên định. Định rồi phát trí tuệ, nên trong nhà Phật dạy 

ba môn giải thoát là Giới, Định, Tuệ. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  152 



Giới để ngăn ngừa, kềm chế tiếp xúc các duyên, thì trong 

tâm sẽ  bớt vọng tưởng. Tâm bớt vọng thì dễ yên. Cho nên 

người giữ giới được rồi, ngồi tu tâm dễ yên định. Tâm đã yên 

định thì trí tuệ chân thật hiện tiền, chớ không có gì lạ hết. Hiểu 

rõ như thế mới thấy việc tọa thiền rất quan trọng. Ta ngồi im 

lặng nhưng thật ra đang làm một việc, chuyển con người mê 

muội trở thành con người sáng suốt giác ngộ. Đó là chuyện phi 

thường chớ đâu phải thường. 

Nếu chúng ta không muốn trầm luân muôn đời muôn 

kiếp thì phải vượt thoát vòng sanh tử. Muốn vượt ra ngoài vòng 

sanh tử chúng ta phải giác ngộ tròn đầy. Ngồi thiền là cố gắng 

nỗ lực dẹp bỏ tâm điên đảo, để được giác ngộ tròn đầy. Đây là 

việc làm của những con người sáng suốt lạc quan, yêu đời yêu 

đạo, chớ đâu phải như một số người đã hiểu sai lầm. 

Tôi xin hỏi quý vị  một câu: Hiện giờ trong tâm quý vị 

nhớ cái gì nhiều nhất? Chắc chắn là nhớ người mình thương 

hoặc nhớ người mình ghét nhiều nhất, phải không? Có nhiều 

người nói tôi thù kẻ đó nguyện không đội trời chung, tức là nhớ 

tới muôn kiếp. Như vậy trong lòng mình chất chứa cái thương 

cái ghét, cái buồn cái giận, đủ thứ hết. Những thứ đó là nhân sẽ 

đưa chúng ta đi trong luân hồi sanh tử, gặp lại nhau để đền trả 

mãi không thôi. Nếu ta cứ  mặc tình cho những nhân ấy lồng 

lộn, làm rối rắm mình mãi thì chừng nào mới ra khỏi luân hồi 

sanh tử! Cho nên phải chận, phải dừng hết không cho nó phát 

triển nữa. 

Nhà Phật gọi thương nhiều là ái, từ ái dẫn tới đời sau gặp 

lại nhau. Ghét nhiều là tắng, cũng là nhân dẫn tới đời sau gặp 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  153 



lại nhau. Muốn không gặp khổ đau bởi người thương kẻ ghét ở 

mai sau nữa, chúng ta phải làm sao? Thôi, đừng thèm thương 

ghét ai hết, bỏ hết, quên hết đi thì đời sau không gặp lại. Người 

đã làm khổ mình, nếu ta cứ giận hoài là nuôi lớn thêm nỗi khổ, 

chớ có được gì đâu. Như vậy bỏ hết lợi hơn hay ôm ấp lợi hơn? 

Biết bỏ là lợi, nhưng  đa số chịu ôm chớ không chịu bỏ. Giữ 

hoài không nỡ bỏ, biết nó khổ nhưng vẫn ôm giữ nên Phật nói 

chúng sanh đáng thương. 

Do không tỉnh giác, cứ ôm ấp những nhân đau khổ, vì 

vậy đời này khổ, đời sau càng khổ hơn. Thế nên Phật dạy chúng 

ta phải luyện lọc, chừa bỏ những niệm xấu ác để đời sau có mặt 

trên thế gian không gặp đau khổ, xấu ác nữa. Đó là tu. Nên nhớ 

chủ tạo thành nghiệp là tâm. Chúng ta ngừa đón được tâm, làm 

chủ  được tâm rồi thì sẽ không tạo nghiệp xấu ác. Không làm 

chủ được tâm, gặp duyên tới sanh đủ thứ chuyện không dừng 

được. Bây giờ ngồi lại tu cho tâm yên tĩnh là ta giành quyền 

làm chủ, không để tâm rối loạn, muốn nghĩ gì thì nghĩ. Người 

dụng công như thế, sức làm chủ không phải thường. 

Thế gian chịu làm chủ người này người kia, can thiệp dạy 

bảo thiên hạ, còn chính mình làm chủ mình không được. Gặp 

việc bất như ý giận la như điên, gặp việc thích thú thì mê man 

tàng tịch. Người tu Phật không thể như thế được, phải tập làm 

chủ ý niệm. Một niệm vừa khởi lên ta bắt nó phải dừng, được 

như  vậy mai kia mới làm chủ  được nghiệp. Làm chủ  được 

nghiệp mới tránh khỏi những con đường luân hồi đau khổ. 

Người tu ngồi yên tĩnh mới thấy coi như không làm gì 

hết, nhưng họ  đang tranh đấu quyết liệt  để chiến thắng chính 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  154 



mình. Có thắng được mình rồi chừng đó mới nói chuyện người 

khác. Mình không thắng mình mà muốn thắng người,  đó là 

chuyện viễn  vông vô nghĩa. Ý chí quyết liệt thắng mình là ý 

chí rất dũng cảm. Người có ý chí dũng cãm như  vậy tu mới 

thành công. 

Hơn nữa việc chuyển từ một phàm phu thành Thánh nhân 

là chuyện lớn hay nhỏ, tầm thường hay phi thường? - Chuyện 

rất lớn, rất phi thường. Người thế gian không phân biệt  được 

phàm phu với Thánh nhân. Họ  cứ ngỡ bay lên trời hay chui 

dưới đất mới là phi thường, còn ngồi yên lặng để chiến thắng 

mình là tầm thường. Song người biết đạo thấy chiến thắng được 

mình mới là phi thường.  Đức Phật có dạy: “Chiến thắng vạn 

quân không bằng thắng mình. Thắng mình mới là chiến công 

oanh liệt nhất.” 

Cho nên việc tu tập này hết sức quan trọng, hết sức cần 

thiết. Chúng ta tiến lên từng bước, làm sao đời này là phàm 

phu, nhưng những đời sau tiến lên thành bậc Phần giác tức Bồ-

tát, lần lần đến viên mãn. Nên nhớ ta không được dừng ở một 

chỗ. Đó là ý nghĩa quan trọng đối với người tu Phật. 

Người tu phải nỗ lực, phải quyết tâm cố gắng chuyển hóa 

tâm tư, chuyển hóa hành động, chuyển hóa nghiệp thức của 

mình, xấu trở thành tốt,  để  rồi chúng ta chuyển từ  một phàm 

phu trở thành Thánh nhân. Đó là quyền của mình, ta có thể làm 

được, phải tin chắc như vậy. Gốc của sự tu hành chính là tin nơi 

khả năng giác ngộ của mình, tin nơi trí tuệ sẵn có của mình. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  155 



Tôi nhắc lại, chúng ta là Phật tử nên có lòng tin đúng đắn 

về đạo Phật. Có lòng tin đúng đắn rồi, trên đường tu chúng ta 

mới xứng đáng là đệ tử Phật, đang tập tiến lên trên con đường 

giác ngộ. Quý vị nhớ hiểu ứng dụng cho đúng thì cuộc đời tu 

hành không tiến nhanh cũng tiến chậm, chớ không bao giờ 

dừng  ở  một chỗ. Ngược lại nếu cứ  đi sai hoài, chẳng những 

không được tiến mà có thể còn bị lạc lối nữa. 

Tôi mong tất cả Tăng Ni là người lãnh đạo Phật tử, quý 

vị đi và dẫn dắt Phật tử cùng đi đúng theo con đường đức Phật 

đã  đi.  Đừng  đi sai, đừng  đi lệch uổng một  đời tu, không biết 

mai kia có gặp lại Phật pháp không? Làm sao chúng ta đứng 

vững và luôn luôn không bị những luồng gió nhơ nhớp của thế 

gian làm lem luốc, phải trong sạch vững vàng trên con đường 

đạo. Đó là chỗ tha thiết mong mỏi của tôi. 

 ---o0o--- 

PHÁT BỒ ÐỀ TÂM, MỘT LÒNG CHUYÊN NIỆM 

 Hòa Thượng Tịnh Không 

 ---o0o--- 



Đệ  tử  của Phật phải biết “trụ Phật sở trụ, hành Phật sở 

hành”, cái Trụ và hành nầy trên thực tế chính là áp dụng tâm Bồ 

Đề, bạn xem trên kinh Đại thừa, bổn kinh nầy là kinh Đại thừa, 

bổn kinh dạy bảo chúng ta tu hành, quan trọng nhất chính là 

tám chữ “Phát tâm Bồ  Đề, một lòng chuyên niệm”,  đây là 

cương lĩnh tu hành của bổn kinh, tám chữ nầy hợp lại là viên tu 

viên chứng, thiên về  một phía thì không được, nếu như  bạn 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  156 



thiên  ở phát tâm Bồ  Đề, thì không có một lòng chuyên niệm, 

vậy không đúng. Một lòng chuyên niệm không có tâm Bồ Đề, 

cũng không thể vãng sanh, cho nên phát tâm Bồ Đề cùng một 

lòng chuyên niệm phải kết hợp lại, thì bạn quyết  định  được 

sanh Tịnh Độ. 



Nếu chúng ta muốn ngay trong một kiếp nầy thật sư 

thành tựu được công phu niệm Phật. Lúc xử thế, tiếp xúc với 

người, với vật, cái tâm duy nhất mà chúng ta cần phải có đó là 

chân tâm. 



Khi bị người khác lừa dối, hiếp đáp, chúng ta phải nghĩ 

như vầy:  “Ðó là chuyện của họ, không dính dáng gì với tôi cả. 

 Việc của tôi là phải dùng tâm chân thật đối xử lại. Vì sao? Bởi 

 vì tôi quyết định trong một kiếp nầy phải cầu vãng sanh Tịnh 

 Ðộ” . Làm thế nào để cầu sanh Tịnh Ðộ? Trong kinh Vô Lượng 

Thọ nói rất rõ:  “Phát Bồ Ðề Tâm, Nhất Hướng Niệm Phật.”  

Nếu quý vị không phát Bồ Ðề tâm, chỉ nương vào nhất 

hướng chuyên niệm, kết quả không thể vãng sanh, xin quý vị 

nên thận trọng. 

Ngài Lý Bỉnh Nam nói:  “Một vạn (10 ngàn) người niệm 

 Phật, thật sự có thể vãng sanh chỉ vài ba người. Vì sao số người vãng sanh quá ít như thế? Vì không phát tâm Bồ  Ðề nên tâm 

 không thanh tịnh. Bởi tâm không thanh tịnh nên còn thị phi 

 nhân ngã, tham, sân, si, mạn, nghi. Những thứ nầy không tương 

 ứng với thế giới Cực Lạc một chút nào”. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  157 



Tây Phương Cực Lạc là nơi câu hội của chư thượng thiện 

nhân (chỗ ở của những người thiện lành bậc nhất). Cho dù quý 

vị niệm Phật siêng năng  đến  đâu hoặc một ngày có thể niệm 

đến trăm ngàn lần, nhưng tâm của quý vị không thiện, làm sao 

có thể lên Tây Phương ở cùng chỗ của bậc thượng thiện nhân? 

Do  đó phát Bồ  Ðề tâm quan trọng hơn cả việc nhất hướng 

chuyên niệm là như vậy. Người thật sự phát Bồ Ðề tâm, khi lâm 

chung, một niệm hoặc mười niệm quyết định sẽ vãng sanh. Vì 

sao? Vì họ đã là người thượng thiện nhân rồi, đầy đủ phước đức 

rồi. Chỉ cần chợt khởi tâm muốn vãng sanh là được ngay. Cho 

nên những lời nói trong kinh điển, chúng ta cần phải lưu ý, suy 

ngẫm kỹ lưỡng, tuyệt đối không nên tụng niệm một cách hàm 

hồ. 

Ðoạn văn trên chúng ta nói đến chân tâm. Chân tâm là 

Thể của Bồ Ðề tâm, kế tiếp nói Thâm Tín là dụng của Bồ Ðề 

tâm. Tự  dụng  đối với chính mình là luôn giữ tâm hiếu thiện 

hiếu đức (thích làm điều thiện, đức). Ðối với chúng sanh thì đại 

từ bi. Nhân từ, hiếu thiện hiếu đức là việc làm không thể miễn 

cưỡng hoặc làm cho có hình thức bên ngoài. Nó phải lưu xuất 

một cách tự nhiên từ bên trong ra. Cho nên người phát tâm Bồ 

Ðề, mỗi khi khởi tâm động niệm đều nghĩ đến việc làm lợi ích 

cho chúng sanh phá mê khai ngộ, thoát khỏi cảnh khổ được an 

vui. Không hề có một niệm nghĩ đến lợi ích cho cá nhân mình. 

Nếu còn một niệm ích kỷ tự lợi, là còn ngã chấp nặng nề, ngã 

chấp là gốc rễ  của lục  đạo luân hồi! Không bứng sạch gốc rễ 

nầy thì không có cách nào ra khỏi lục đạo. Cho nên ngay từ bây 

giờ, quý vị cần phải buông xả, phải nghĩ đến người khác, nghĩ 

đến chúng sanh, đến những người đang đau khổ, đang gặp nạn 




Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  158 



trên thế giới, tuyệt đối không nên nghĩ chuyện lợi ích cho riêng 

cá nhân mình nữa. 

Trong suốt thời gian thuyết pháp đã qua, tôi nhiều lần 

nhắc nhở quý vị phải phát Bồ Ðề tâm. Trong kinh điển, đức Thế 

Tôn cũng từng lặp đi lặp lại không biết bao nhiêu ngàn lần. Vì 

sao Thế Tôn không ngừng lặp lại như vậy? Bởi vì chúng sanh 

vẫn còn chưa tỉnh thức, vẫn còn u mê. Thế Tôn vẫn phải lặp đi 

lặp lại một cách không mệt mỏi để kêu gọi chúng ta. Một khi 

quý vị phát khởi Bồ Ðề tâm, liền được chư Phật hộ trì. Vì tâm 

của chư Phật là tâm Bồ Ðề. Như vậy tâm của quý vị sẽ cùng với 

tâm của chư Phật không hề khác nhau. 

 ---o0o--- 

LÀM THẾ NÀO ĐỂ THÀNH MÃN BỒ ĐỀ TÂM 

 Hòa Thượng Thích Thiền Tâm 

 ---o0o--- 

Đã phát Bồ Đề tâm, suy tư kỹ đối với căn cảnh thời nay, 

phải dùng phương tiện nào cho tâm ấy  được thành tựu viên 

mãn? – Muốn cho sự tự lợi lợi tha của nguyện Bồ Đề được toàn 

vẹn, không chi hơn cầu sanh Tịnh Độ. Đây là sự kiện thiết yếu 

thứ ba mà hành giả cần lưu ý. 

Một vị cao đức thời xưa, sau khi phát đại nguyện tu hành, đã 

thốt ra câu:  

 Thế gian, xuất thế suy cùng khắp.   



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  159 



 Chẳng niệm Di Đà lại niệm ai?   

 (Thế gian, xuất thế tư duy biến.   

 Bất niệm A Di cánh niệm thùy?) 

Quả thật, khi xem qua lời này, rồi suy lường so sánh từ 

pháp môn đến căn cơ và hoàn cảnh thời nay, có lẽ tu Tịnh Độ là 

đường an ổn vẹn toàn nhất. 

 Có người hỏi: – Đã phát tâm độ sanh, thì nên trụ  ở thế 

giới Ta Bà, vì nơi đấy có nhiều chúng sanh khổ cần phải tế độ, 

tại sao lại cầu sanh về Tây Phương? 

 Xin thử hỏi lại: – Độ sanh cần có điều kiện chi để thực 

hiện? Phải chăng là cần có: phước  đức, trí huệ, biện tài, thần 

thông, tướng hảo? (Mà trong những phương diện ấy, chúng ta 

đã có một phần nào chưa?) Chỉ riêng về điểm phá phiền hoặc 

để phát sanh trí huệ cho khỏi bị trần cảnh làm mê, còn là điều 

không phải dễ! Cổ đức đã bảo: Đoạn kiến hoặc khó như ngăn 

dòng nước bốn mươi dặm! Ể Như thế, nói chi đến đoạn tư hoặc, 

trần sa hoặc và vô minh? Kiến hoặc, nói đơn giản, là những 

phiền não thấy chấp về phần thô; tư hoặc là phiền não về phần 

tế. Từ vô lượng kiếp  đến nay, chúng ta đã huân tập vào tâm 

thức những ô nhiễm tham sân si, và không biết bao nhiêu là sự 

thấy hiểu sai biệt, liệu trong một thời gian ngắn của đời này, ta 

có thể tiêu diệt hết nó được chăng? Người tu hiện nay, phần 

nhiều phước mỏng huệ  cạn, chỉ  một câu A Di Đà Phật, niệm 

còn không dễ thuần thục,  đề  cập chi đến sự  tự  tại  độ sanh là 

việc xa vời? 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  160 



Cho nên điều cần thiết trước mắt, là chúng ta nên cầu 

sanh Tây Phương, trước tế  độ mình cho khỏi bị đọa luân hồi, 

nương thắng duyên ở cảnh giới ấy mà tinh tấn tu hành. Chờ đến 

khi được chứng quả, đủ trí huệ, biện tài, thần thông, tướng hảo, 

chừng  ấy sẽ trở  lại Ta Bà độ sanh, mới có phần tự  tại. Tuy 

nhiên, đối với bổn phận và bi tâm của người tu, không phải bác 

bỏ hẳn sự độ sanh trong hiện đời. Nhưng sự lợi người nơi hiện 

tại của chúng ta, thật ra chỉ ở trong cảnh tùy sức tùy duyên, như 

người rớt xuống dòng mê, vừa tự  lội vào bờ, vừa kêu gọi 

khuyên kẻ khác lội theo mà thôi. 

Luận rộng thêm, dù chứng đến quả Vô Sanh, tuy muốn tu 

cho sáu độ được hoàn mãn cần phải ở nơi cõi ác trược nhưng 

thật ra cũng không thể xa lìa Tịnh Độ. Tại sao thế? – Như trong 

kinh nói, bậc Sơ Địa Bồ Tát còn không thể biết chỗ dở chân lên 

để chân xuống của hàng Nhị Địa, huống chi là biết được cảnh 

giới của Như Lai? Vì lẽ ấy, nên trong hải hội Hoa Nghiêm, sau 

khi giảng thuyết mười  đại nguyện vương,  đức Phổ Hiền liền 

dùng lời kệ khuyến tấn chư Bồ Tát khắp trong năm mươi mốt 

ngôi vị là: Thập Tín, Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, 

Thập Địa và Đẳng Giác cầu sanh về Cực Lạc. Bởi nơi Tịnh Độ 

Phật thường hiện thân, muốn vào cảnh giới thâm mật của Như 

Lai, Bồ Tát phải năng gần gũi Phật.   Cho nên những bậc đăng 

địa Bồ Tát đều phải một mặt phân thân ở các Uế  Độ  lập bồi 

công hạnh, mặt khác lại hiện thân nơi các Tịnh Độ gần gũi học 

hỏi chư Phật để cầu bước tiến tu. Sự vãng sanh Tịnh Độ rất cần 

cho từ hạnh bát địa phàm phu đến bậc Đẳng Giác Bồ Tát là như 

thế. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  161 



Cứ như ba sự kiện trên, nẻo luân hồi có nhiều chướng 

nạn, nếu chưa chứng quả Vô Sanh, khi chuyển thế dễ bị hôn mê 

sa  đọa. Cho nên muốn bảo  đảm tâm đại Bồ  Đề không bị thối 

thất và để thành mãn nguyện này, chẳng những hàng phàm phu 

như chúng ta, vì gấp giải quyết vấn đề sanh tử luân hồi trước 

mắt, cần phải cầu vãng sanh. Mà đến hàng siêu địa Bồ Tát, nếu 

muốn vào cảnh giới thâm mật của Như Lai cùng hoàn mãn đại 

nguyện ấy, cũng không thể xa lìa Tịnh Độ. 

 ---o0o--- 

KHUYẾN TẤN HÀNH GIẢ TU HÀNH 

 Đại Lão Hòa Thượng Thích Trí Tịnh 

 ---o0o--- 

  

   Ngày Khánh Tuế 17/07 năm Quý Mùi (2003) 



Người xưa thường nói: “Sanh tử sự đại”, nhưng mình đã 

quen sống trong sanh tử, ai cũng vậy hết, nên thấy không quan 

trọng. Kỳ thật, lấy mắt đạo mà nhìn vào thì đó là việc lớn của 

mọi người, của chúng sanh. Đã lăn lóc mãi trong nhiều  đời, 

hiện tại nếu không cố gắng thì những đời sau cũng vẫn lẩn quẩn 

trong vũng lầy sanh tử mà thôi. 

Gặp được Phật pháp rất khó! Trên đời này không có pháp 

nào thoát ly sanh tử, chỉ có giáo pháp của Phật mới ra khỏi sanh 

tử luân hồi. Vì thế, gặp được rồi thì chúng ta phải cố gắng để an 

trụ vững bền trong Chánh Pháp. Cho nên, Phật dạy tất cả đều 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  162 



phải tinh tấn Nhất Tâm. Nhưng phàm phu chúng ta lại có cái lỗi 

là luôn luôn phóng dật, giãi đãi. 

Trong luật, những khi có việc gì thì các vị trưởng lão, các 

vị  đại  đức cũng  đều khuyên nhắc: “Phải tinh tấn, mạc phóng 

dật”. Chỉ có hai điều đó thôi! Phóng dật ở nơi thân khẩu thì dễ 

biết, còn ở tâm ý thì rất khó biết. Hễ duyên theo lục trần, đều là 

phóng dật. Do đó, ai nấy cần phải nhất tâm, phải chánh niệm. 

Chánh niệm đứng đầu là ba niệm: Niệm Phật, niệm Pháp, niệm 

Tăng. Đừng để nó rơi mất. 

  Niệm Phật thì niệm hồng danh, niệm tướng hảo, niệm 

công đức. 

  Niệm Pháp phải thuộc kinh, vì nhớ đến kinh pháp tức là 

niệm Pháp. 

  Niệm Tăng thì nhìn các hạnh ở nơi đức Quán Thế Âm Bồ 

Tát, Văn Thù Sư Lợi Bồ Tát hay Phổ Hiền Bồ Tát, cho 

đến Di Lặc Bồ Tát, Địa Tạng Bồ Tát… đều là các bậc Bồ 

Tát Tăng,  đáng  để cho chúng ta nghĩ  đến các Ngài và 

công hạnh của các Ngài. 

Nếu tâm thường nghĩ tưởng như vậy sẽ bớt phóng dật, hễ 

bớt phóng dật tất được tinh tấn. Tinh tấn từ một ngày, hai ngày, 

ba ngày, dần cho đến nhiều tháng nhiều năm thì lần lần cội Bồ 

Đề chúng ta vun trồng sẽ to lớn, càng thêm vững mạnh. Người 

xưa khi vào trong đạo liền tìm mọi cách để có được Định, Huệ. 

Căn bản của sự tu hành là Giới, Định, Huệ. 

Chúng ta sống nơi thời mạt pháp này, lăn lóc trong ồn 

náo, đố kỵ, phóng dật…, công việc mưu sinh thì thật đa đoan. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  163 



Cho nên, tôi thường nhắc nhở rằng, sự tu hành của chúng ta nên 

giống như là tu mót – mót thời gian để mà tu, đừng bỏ lỡ qua. 

Gặp việc thì làm, rảnh việc thì lo nhiếp tâm niệm Phật, niệm 

Pháp, niệm Tăng. Được một phút thì tốt một phút, được một giờ 

tốt một giờ, thế nên đừng bỏ qua việc tu mót. Ví như những 

người nơi thôn quê ngày xưa  đi mót lúa, tuy chỉ là mót lúa 

nhưng vẫn nuôi thân được, nuôi gia đình được, đủ lúa đủ gạo 

mà ăn. Chúng ta đây cũng vậy, nếu cố gắng mót thì cũng được 

đầy đủ nơi đạo pháp, nuôi lớn Pháp thân huệ mạng của chính 

chúng ta. Nếu huynh đệ thực hành một thời gian rồi nghiệm lại, 

sẽ thấy giờ tu mót lại nhiều hơn thời khóa tu hành. Vì thế nếu 

bỏ qua thì sẽ bỏ phí rất nhiều thời gian. Ai cũng có công việc đa 

đoan hết, nhưng tất cũng có xen kẽ, lúc tâm trí chúng ta được 

rảnh rang thì cố gắng giữ ba điều: Niệm Phật, niệm Pháp, niệm 

Tăng. Được như vậy, sự phóng dật bớt dần lại, sẽ tương ưng với 

phần tinh tấn. Nếu trọn  đời chúng ta sống trong Chánh Pháp 

của Đức Phật thì đường đạo mỗi ngày sẽ mỗi tăng tiến lên. 

Vọng tâm, vọng niệm dễ sanh, những phiền não nghiệp 

chướng cũng dễ phát khởi, do bởi cảnh duyên bên ngoài giúp 

nó tăng trưởng. Chúng ta ở trong thời mạt pháp, lấy sức người 

để tu hành cũng giống như ở nơi giữa dòng sông, chẳng những 

nước mênh mông mà lại còn có sóng lớn nữa, sóng lúc nào 

cũng đẩy xô dồn dập hết, ở trong đó phải bơi phải lội nên cần 

phải cố gắng hết sức mới được. Có cố gắng mới thành công để 

bơi đến bờ kia! Do đó cần phải lập nguyện, chí nguyện sẽ giúp 

chúng ta thêm cố gắng và vững chắc hơn ở nơi đường đạo. Chí 

nguyện phải thật kiên cố để giúp cho nghị lực, có chí nguyện ắt 

sẽ có nghị lực. Như thế mới vững chãi mà bơi trên đầu sóng dập 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  164 



dồn được, nếu để sơ suất liền sẽ bị chìm, huynh đệ cần phải suy 

nghĩ cho kỹ! 

Nơi cõi đời ác ngũ trược này, phát chí nguyện phải thật 

dũng mãnh, nghị lực cũng phải kiên cường. Ở trong cái khó mà 

tu tập thì hạnh đức cao vời. Khó thì dễ hư nhưng thành tựu thì 

được công cao. Do đó, trong kinh Duy Ma Cật nói: “Bồ Tát ở 

nơi cõi đời này, có những công đức mà ở nơi cõi khác không có 

được.” Chính là nơi ý này vậy. 

Huynh đệ biết khó thì phải cố gắng. Lập chí lập nguyện 

cố gắng vượt lên. Luôn luôn kiểm soát tâm ý của chúng ta lẫn 

cả về hành động và lời nói. Kiểm soát nếu thấy không đúng thì 

phải sửa lại cho đúng. Ai cũng đều có lỗi, nhưng có lỗi mà biết 

sửa đổi thì sẽ thành tốt. 

Mong rằng chư huynh đệ đều nhất tâm tinh tấn tu hành! 

 ---o0o--- 

     Ngày Khánh Tuế 17/07 năm Giáp Thân (2004) 

Sau ngày Tự tứ, được tất cả huynh đệ xuất gia cũng như 

tại gia về đây thăm, nên tôi có vài lời nhắc nhở:  

Ngày tháng trôi qua mau lắm, một năm không mấy chốc 

mà đã tới rồi. Già, bệnh, chết, mãi đeo theo con người, không 

chừa một ai hết. Cũng mong các huynh đệ, ai nấy đối với Pháp 

của Phật, không biết nhiều cũng biết ít, noi theo chỗ hiểu biết 

của chúng ta mà tinh tấn tu hành, luôn luôn nghĩ đến vô thường, 

sanh tử. Thân này không bền lâu, chúng ta phải cố gắng nương 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  165 



theo thân người này để tu hành mà vượt qua biển sanh tử, lên 

đến bến bờ giải thoát. Nếu chưa  được vậy thì cũng làm nhân 

duyên thù thắng cho những đời sau, đạo tâm kiên cố, căn lành 

tăng trưởng. 

Thời gian qua thật mau, đừng để luống uổng, phải thường 

nghĩ vô thường. Nhớ  lại thuở trước, chỗ chúng ta đang ngồi, 

đang quỳ  ở  đây, là nơi mấy em mấy cháu – bây giờ  họ  cũng 

sáu-bảy mươi tuổi rồi, đứng hái trái sim, huynh đệ đều biết vì 

chỗ này trước kia là rừng rú. Rồi chúng ta đã khai hoang, cất 

chùa. Thấm thoát những cây gỗ xây chùa ấy nay cũng đã mục. 

Từ  đó biết rằng, thời gian trôi mau lắm, năm sáu chục năm 

thoáng chốc  đã qua. Vì vậy nên nhớ  lời Phật dạy, phải luôn 

nghĩ  đến vô thường: thân này hôm nay còn đây, ngày mai 

không bảo đảm! 

Pháp của Phật rất rõ ràng, chỉ xem ở nơi chúng ta có chịu 

làm hay không chịu làm đó thôi, nên phải cố gắng tinh tấn, giữ 

đạo tu hành. Cầu mong mấy huynh đệ căn lành mỗi ngày thêm 

lớn, công đức mỗi ngày mỗi tăng trưởng. 

Từ  nơi Giới hạnh  được tịnh nghiêm mà tâm tĩnh lặng. 

Tâm được tĩnh lặng thì trần lao phiền não không chi phối được. 

Do được tĩnh lặng đó mà phát sanh ra Định. Và từ nơi Định mới 

sanh ra Huệ. Huệ này do có Định mới phát, chớ không phải do 

tạo tác mà thành. Nếu do tạo tác thì đó chỉ là phân biệt hơn 

thua, phải quấy, hay dở. Và đó chỉ là ở trong vòng sanh tử mà 

thôi. Huệ từ nơi Định sanh, Huệ đó mới là giác, là giải thoát. 

Người đời không biết quý trọng nơi sự giải thoát mà chỉ lo làm 

cho mạnh thêm cái phân biệt hay dở nên không quan tâm gì đến 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  166 



Giới-Định-Huệ.  Tu pháp môn “Trì danh niệm Phật” cũng là 

 cách để đạt được Định và Huệ.   

Khi thực hiện pháp Trì danh niệm Phật thì lòng tin phải 

cho sâu chắc; tâm nguyện phải thật thiết tha và công hạnh phải 

thật chuyên cần. 

Khi niệm Phật, tâm và tiếng phải hiệp khắn nhau. Nghĩa 

là tâm phải duyên theo tiếng, tiếng phải ở trong tâm, đừng để nó 

xao lãng theo một tiếng gì khác, hễ nó rời ra thì phải kéo nó lại. 

Muốn được vậy, tiếng niệm phải cho rõ ràng, rành rẽ. Niệm như 

vậy phải chuyên cần, phải nhiều thời gian, phải đều đặn, phải 

tinh tấn lắm thì mới đắc lực. Khi niệm đã đắc lực thì tự nhiên 

trong tâm chúng ta nổi lên tiếng niệm Phật mà chúng ta không 

cần đề khởi, không cần nghĩ đến – nó vẫn tự niệm. Ban đầu thì 

lúc được lúc mất, được thì ít mà mất thì nhiều. Cố gắng thêm 

thì được nhiều mất ít, cho đến khi không còn gián đoạn nữa thì 

gọi là niệm lực tương tục. Như  vậy mới  đúng nghĩa “chấp trì 

danh hiệu”.  Đó mới là cái nhân của Niệm Phật Tam Muội. 

Được vậy thì sự vãng sanh mới bảo  đảm. Bởi  được Thánh 

chúng vây quanh tiếp rước không phải là chuyện dễ dàng, nên 

tu hành phải tương ưng với đại nguyện của đức Phật A Di Đà 

thì mới có cảm ứng này được. 

Người được gọi là “chấp trì danh hiệu”, nếu hạng lợi căn 

thì hoặc một ngày, chậm lắm là bảy ngày sẽ  được Niệm Phật 

Tam Muội, thì thấy được đức Phật A Di Đà. Thấy được Phật A 

Di Đà thì thấy được mười phương chư Phật. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  167 



Pháp môn Trì danh niệm Phật là pháp môn dùng âm 

thanh làm phương tiện, nên dù niệm lớn hay nhỏ, hoặc niệm 

thầm cũng đều là âm thanh. Cho nên chỉ có khi nói chuyện mới 

không thực hành được. Vì vậy, Bồ Tát Giác Minh Diệu Hạnh 

có dạy: “Ít nói một câu chuyện, nhiều niệm một câu Phật…” Vì 

thế ta phải buông bớt những duyên lăng xăng,  để dành nhiều 

thời gian mà niệm Phật. Nếu lo lăng xăng tạp nhạp nhiều quá 

mà niệm Phật ít quá, sẽ không đủ lực để trấn áp vọng tưởng thì 

khó mà nhiếp tâm được. 

Sư Ông năm nay đã tròn 90 tuổi rồi, không biết sẽ dừng 

lại ở số 0 hay 1, 2, 3… gì đây. Hôm nay nhân ngày đầu Xuân, 

Sư Ông có lời nhắc nhở  tứ chúng, ai nấy  đều nên Nhất Tâm 

Tinh Tấn. 

Đời người ngắn ngủi lắm, tất cả phải nên cố gắng Niệm 

Phật tu hành để thoát ra khỏi vòng sanh tử. 

 ---o0o--- 

TỊNH ĐỘ NGHI LUẬN 

 Phần 1 

 Trích trong Ðại Chánh Tân Tu Ðại Tạng Kinh 

 Tây Trai Lão Nhơn Thiên Như đại sư biên soạn 

 Việt dịch: Hòa Thượng Thích Thiền Tâm 

 ---o0o--- 

 Hỏi:    Việc vãng sanh chẳng biết có trái với lý Vô Sanh hay chăng? 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  168 



 Đáp:  Ngài Thiên Thai đã bảo: “Người trí sốt sắng cầu sanh Tịnh Độ, song hiểu rõ sanh thể vốn không. Đó chính là lý sanh 

mà vô sanh, và tâm tịnh cõi Phật thanh tịnh. Kẻ ngu bị cái sanh 

ràng buộc, nghe nói sanh hiểu là thật có sanh, nghe nói vô sanh 

lại nhận lầm rằng không sanh về đâu cả. Đâu biết sanh tức là vô 

sanh và vô sanh há lại ngại gì sanh ư?” 

Trường Lô Thiền sư nói: “Cho sanh là thật có sanh, lạc 

vào lỗi chấp thường; cho vô sanh là không có sanh, lạc vào lỗi 

chấp  đoạn. Sanh mà không sanh, không sanh mà sanh, mới 

chính thật Ðệ Nhất Nghĩa Ðế.” 

Thiên Y Thiền Sư cũng bảo: “Sanh thì quyết định sanh, 

song về vẫn thật không về.” 

Lý thuyết của ba Đại Sư trên, ý nghĩa rất rõ ràng; nay tôi 

xin đem hai chữ tánh, tướng để giải thích rộng thêm. Về phần 

tánh thì chân tâm mầu lặng, thể nó vốn tự không sanh. Về phần 

tướng thì khi nhân duyên hòa hợp, trong chân tâm vẫn huyễn 

hiện ra các tướng sanh diệt. Vì tánh hay hiện tướng, nên nói “vô 

sanh tức là sanh”. Vì tướng do tánh mà hiện, nên gọi “sanh tức 

là vô sanh”. Hiểu  được nghĩa nầy thì sanh về  Tịnh  Độ  tức là 

sanh trong thể duy tâm, sanh mà không sanh, lý đâu có trái! 

 ---o0o--- 

 Hỏi:    Thuyết vãng sanh ý nghĩa  đã rõ ràng. Song về việc  đó, hàng học giả  đời nay trong ngàn muôn người, mấy ai được 

thông hiểu? Vì thế  họ  đều nghi rằng miền Cực Lạc cách đây 

mười muôn ức cõi, lộ trình đã xa vợi, khi mạng chung làm sao 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  169 



có thể đến nơi? Chẳng biết Đại Sư có phương sách gì để thuyết 

minh việc ấy chăng? 

 Đáp:  Mối nghi ấy thật đã vớ vẩn! Tôi đã nhiều lần nói ngoài tâm không độ, ngoài độ không tâm, mà ông còn chưa hiểu sao? 

Song việc ấy không chi khác, chỉ vì nhiều người đã nhận lầm 

rằng tâm mình thuộc vào phạm vi nhỏ hẹp ở trong sắc thân. Họ 

đâu ngờ đó chỉ là vọng thức, mà thật ra chân tâm của mỗi người 

rộng rãi vô biên, bao trùm sa giới, đầy khắp thái hư. Cho nên 

mười phương hư không vô tận vô cùng, hằng sa thế giới vô biên 

vô số,  đều bị tâm lượng của ta bao trùm và đầy khắp tất cả. 

Xem thế thì biết mười muôn ức cõi chỉ ở trong tâm ta, kỳ thật 

rất gần, có chi là xa? Và khi mạng chung được vãng sanh, cũng 

chỉ sanh ở trong tâm ta, kỳ thật rất dễ, có chi là khó? 

Thập Nghi Luận nói: “Mười muôn ức cõi là đối với tâm 

lượng của hạng nhục nhãn phàm phu ở trong nẻo luân hồi mà 

nói đó thôi. Nếu đối với chúng sanh tịnh nghiệp thành tựu thì 

tâm ở trong định khi lâm chung chính là tâm thọ sanh về Tịnh 

Độ, vừa  động niệm liền  được vãng sanh.” Vì thế trong Quán 

Kinh nói: “Cõi nước của Phật A Di Đà cách đây không xa.” Lại 

nghiệp lực không thể nghĩ bàn, trong một niệm liền được sanh 

về cõi Phật, không cần phải lo đường lối xa xôi. Ví như người 

nằm mơ, thân tuy ở nơi giường mà tâm đi khắp các nơi xa lạ 

như lúc còn thức”. Sự sanh về Tịnh Độ đại để cũng như vậy. 

Các kinh có chỗ nói trong khoảng khảy ngón tay liền 

được vãng sanh. Có chỗ nói khoảng co duỗi cánh tay, hoặc nói 

trong khoảnh khắc. Nên Tự Tín Lục  đã bảo: “Trong khoảnh 

khắc liền vượt qua mười muôn ức cõi vì tự tâm vốn nhiệm 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  170 



mầu.” Những điểm thí dụ trên đại ý chỉ cho: vì sanh trong chân 

tâm rộng lớn của mình nên rất dễ và rất gần đó thôi. 

Hãy gác qua việc chân tâm rộng, nay tôi chỉ căn cứ nơi 

tâm lượng phàm phu nhỏ hẹp của ông, lập ra một thí dụ cho dễ 

hiểu: Ví như từ đây sang sứ Tây Thiên Trúc, lộ trình trải qua 

nhiều nước và xa hơn mười muôn dặm. Có người tuy chưa đi 

đến Tây Thiên, nhưng nghe kẻ khác đã  đi rồi trở  về thuật lại 

rành rẽ,  để ý ghi nhớ  kỹ  nơi lòng. Về sau người  ấy trong khi 

ngồi nằm, bỗng động niệm nhớ lại việc trước, suy nghĩ trải qua 

ngàn dặm đến nước nào, muôn dặm đến nước nào, và kết cuộc 

đến xứ Thiên Trúc ra làm sao; liền thấy hiện ra cảnh giới của 

mỗi giai đoạn, lúc nghĩ tới đâu, như thấy mình thân hành đến 

ngay nước đó. Sự vãng sanh về Cực Lạc cũng không ngoài đạo 

lý ấy, trong khoảng khảy ngón tay hoặc trong một niệm liền đi 

đến, có chi là khó khăn ư? Nếu ông không tu Tịnh Độ mà muốn 

đến Cực Lạc, cố nhiên là khó; như Tịnh nghiệp của ông thành 

tựu thì sự đi đến rất dễ dàng. Chỉ cần quyết tâm là sẽ được mãn 

nguyện, Phật, Thánh không khi nào có lời nói dối đâu! 

 ---o0o--- 

 Hỏi:  Trước đã nói: “Hàng phàm phu cũng được lên ngôi Bất Thoái.” Theo thiển ý, ngôi Bất Thoái là để cho hạng người 

không ác nghiệp. Nay những kẻ đới nghiệp vãng sanh mà cũng 

được bất thoái ư? 

 Đáp:  Chỉ  được vãng sanh là đều lên hàng bất thoái chuyển. 

Kinh nói: “Những kẻ sanh về, đều trụ nơi Chánh Ðịnh Tụ.” Lại 

nói: “Ở cõi Cực Lạc, chúng sanh nào sanh về đó đều là bậc A 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  171 



Bệ  Bạt Trí.” Thập Nghi Luận nói: Có năm nhân duyên khiến 

cho người vãng sanh không thối chuyển:  

1.  Do nguyện lực đại bi của Phật nhiếp trì. 

2.  Ánh sáng của Phật thường soi đến thân, nên lòng Bồ Đề của 

chư thiện nhân luôn luôn tăng tiến. 

3.  Chim, nước, rừng cây, gió, âm nhạc, thường phát ra tiếng 

pháp: khổ, không, vô thường, vô ngã; hành giả nghe rồi sanh 

lòng niệm Phật, niệm Pháp, niệm Tăng. 

4.  Chúng sanh được sanh về Cực Lạc thì bạn lành, toàn là bậc 

Bồ Tát thượng thiện, tuyệt tất cả chướng nạn, ác duyên, lại 

không ngoại đạo, tà ma, nên tâm thường an tịnh. 

5.  Đã  được sanh về cõi ấy, thì thọ  lượng vô cùng, đồng với 

Phật và Bồ Tát, an nhiên tu tập trải qua vô biên A Tăng Kỳ 

kiếp. 

Cổ đức cũng bảo: “Không nguyện sanh Tịnh Độ thì thôi, có thật 

nguyện tất đều được vãng sanh. Không sanh Tịnh Độ thì thôi, 

đã vãng sanh tất đều được bất thoái chuyển.” 

 ---o0o--- 

 Hỏi:    Lời ngu giả  đã thành lỗi lầm, dù có dong xe bốn ngựa cũng không thể vớt lại kịp! Nghe qua mấy điều Đại Sư chỉ dạy, 

ai lại chẳng lạnh lòng! Hiềm vì nỗi lòng người tuy dễ tinh tiến 

song cũng dễ thối lui, khi nghe lời khuyên nhắc thì dõng mãnh 

siêng năng, lúc gặp việc chi chướng ngại lại giãi đãi thối lui ngả 

theo hướng khác. Phần đông đều bảo: kết quả của sự niệm Phật 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  172 



có lẽ đợi sau khi chết rồi; còn hiện tại chỉ thấy nhọc nhằn mà 

không lợi ích chi thiết thật cả. Phải chăng đó cũng là duyên cớ 

thích đáng trong sự thối tâm biếng trễ của người tu? 

 Đáp:  Chỗ thấy của ông chưa được rộng. Trong kinh nói: Người nào chí tâm thọ trì danh hiệu Phật, hiện đời sẽ được mười điều 

thắng lợi:  

1.  Ngày  đêm thường  được tất cả chư thiên, đại lực thần 

tướng và hằng sa quyến thuộc ẩn hình ủng hộ. 

2.  Thường được hai mươi lăm vị Đại Bồ Tát như Đức Quán 

Thế Âm và tất cả Bồ Tát theo thủ hộ bên mình. 

3.  Hằng  được chư Phật ngày đêm hộ niệm;  Đức A Di Đà 

thường phóng ánh sáng nhiếp thọ người ấy. 

4.  Tất cả ác quỷ như Dạ Xoa, La Sát đều không thể làm hại. 

Tất cả rồng độc, rắn độc và thuốc độc đều không thể xâm 

phạm. 

5.  Không bị những tai nạn như: nước trôi, lửa cháy, giặc 

oán, đao tên, gông xiềng, tù ngục, hoạch tử. 

6.  Những nghiệp ác về trước lần lượt tiêu diệt. Những oan 

mạng bị  đương nhân giết, nhờ công đức niệm Phật  đều 

được giải thoát, không còn theo báo phục. 

7.  Đêm nằm nghỉ yên ổn, hoặc mơ thấy điềm lành hay thấy 

sắc thân thắng diệu của Phật A Di Đà. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  173 



8.  Tâm thường an vui, nhan sắc sáng nhuận khí lực đầy đủ, 

việc làm có kết quả tốt đẹp. 

9.  Thường  được mọi người kính trọng giúp đỡ, hoặc hoan 

hỷ lễ bái cũng như kính Phật. 

10. Khi lâm chung tâm không sợ hãi, chánh niệm hiện ra, 

được thấy Phật A Di Đà và các Thánh Chúng tay bưng 

đài vàng tiếp dẫn vãng sanh về Cực Lạc, cùng tận kiếp vị 

lai hưởng thọ sự vui nhiệm mầu. 

Mười điều lợi ích như trên chính do kim khẩu Phật nói ra, mà 

kinh văn đã ghi chép lại. Niệm Phật đã có lợi ích trong hiện tại 

và tương lai như vậy thì đó chính là pháp khẩn yếu trong các 

môn thế và xuất thế gian. Cho nên người tu chỉ gắng tinh tấn, 

đừng mang tâm niệm hoài nghi. 

 ---o0o--- 

 Hỏi:  Về môn niệm Phật, nhờ ơn nhiều phen chỉ dạy, nên các mối nghi đã tiêu tan, và lòng chánh tín cũng  đã khai phát. 

Nhưng trước  đã nói: “Gác qua thế  sự, rũ  sạch thân tâm,” mà 

người  đời hoàn cảnh  đều khác nhau; kẻ  được rảnh rỗi thuận 

duyên thì có thể tuân hành, người bị trăm việc buộc ràng phải 

làm sao để tu tập?   

 Đáp:  Nếu người tu biết thống cảm cảnh vô thường và thiết tha vì sự giải thoát, thì dù gặp duyên thuận, nghịch, khổ, vui, động, 

tịnh, gấp, hưỡn, hoặc khi tiếp tân đãi khách, lo việc công tư, đối 

xử muôn duyên, ứng thù tám mặt, cũng không ngại gì đến sự 

niệm Phật. Cổ nhơn đã bảo:  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  174 



 “Non cao khó đón đường mây bạc. 

 Trúc rậm khôn ngăn ngọn suối trong!” 

   

Lại nói:  



 “Mai lại A Di Đà. 

 Chiều cũng A Di Đà. 

 Dù gấp như tên bắn. 

 Không rời A Di Đà.” 

  

Cho nên muôn cảnh vẫn nhàn, tự mình náo động, nếu người 

thiết thật cầu về  Cực Lạc và biết cách dụng tâm thì không có 

duyên nào làm trở ngại được sự tu niệm cả. 

Tuy nhiên, những kẻ  năng lực kém yếu, việc  đời bận 

nhiều, phải nên trong gấp cố tìm chút thời giờ rảnh, trong động 

gắng giữ niệm lắng yên, rồi tùy sức niệm Phật hoặc nhiều hoặc 

ít. Mỗi ngày nên định khóa hoặc ba muôn hay một muôn câu, 

ba ngàn hay một ngàn câu, và giữ mực thường hằng, đừng cho 

gián đoạn. Nếu vị nào duyên sự quá nhiều, ít có giây phút rỗi 

rảnh, thì mỗi buổi sớm mai tu theo pháp Thập Niệm Hồi 

Hướng, cứ giữ như thế suốt  đời, cũng  được nhờ  ơn tiếp dẫn. 

Người có thì giờ hay phương tiện, ngoài thời niệm Phật, hoặc 

trì chú tụng kinh, hoặc sám hối bố thí, tùy phần tùy lực mà tu 

các phước lành, dù có mảy may công đức, cũng đem hồi hướng 

Tây Phương. Dụng công như thế, chẳng những quyết định được 

vãng sanh mà cũng sẽ tăng cao thêm phẩm vị. 

 ---o0o--- 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  175 



 Hỏi:  Từ trước đến nay, kẻ hậu tiến nầy chỉ nghe nói nhiều về 

niệm Phật mà chưa hiểu rõ phương châm và pháp Thập Niệm 

Hồi Hướng là thế nào, riêng lòng cũng chưa  được tường tận. 

Xin nhờ Đại Sư chỉ thị? 



 Đáp:  Niệm Phật là duyên tưởng theo ba mươi hai tướng, buộc tâm vào định, làm sao cho khi mở  mắt hay nhắm mắt thường 

được thấy Phật. Hoặc phương pháp nữa là chuyên xưng danh 

hiệu, chấp trì không tán loạn, cứ bền giữ như thế, trong đời nầy 

cũng  được thấy Phật. Hiện nay, tôi thấy phần  đông người tu 

Tịnh Độ đều lấy pháp Trì Danh làm thắng. Phép Trì Danh cần 

phải lắng lòng không cho tán loạn, mỗi niệm nối tiếp nhau, 

buộc tâm nơi hiệu Phật. Khi miệng niệm Nam Mô A Di Đà 

Phật, tâm phải soi theo mỗi câu mỗi chữ cho rành rẽ rõ ràng. 

Khi xưng danh hiệu Phật, không luận ít hay nhiều, đều phải một 

lòng một ý tâm tâm nối nhau. Niệm như thế, mới có thể  mỗi 

câu diệt  được tội nặng nơi  đường sanh tử trong tám mươi  ức 

kiếp. Nếu chẳng vậy thì tội chướng khó tiêu trừ. 



* Còn 

về   pháp Thập Niệm, thì mỗi buổi sớm mai 

hành giả phải quì trước bàn Phật, hoặc chắp tay đứng ngay 

thẳng hướng mặt về phương Tây, niệm Phật liên tiếp, luôn một 

hơi, cứ mỗi hơi kể một niệm, mười hơi là mười niệm. Khi niệm 

không hạn số câu ít hay nhiều, chỉ tùy theo hơi dài ngắn, 

chuyên chú niệm luôn cho hết hơi mới thôi. Nên giữ tiếng niệm 

Phật cho rành rẽ, không thấp không cao, không gấp không 

hưỡn, niệm mười hơi liên tiếp, chớ  để tâm ý tán loạn.  Đây là 

pháp mượn hơi nhiếp tâm, quí ở nơi chuyên nhứt và phải giữ 

như thế trọn đời,  không được một ngày tạm bỏ. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  176 







* 

Về phần hồi hướng là sau khi niệm xong, dùng tâm 

chí thành nguyện rằng: “Con là (pháp danh) phát lòng Bồ Đề, 

một lòng quy mạng  Đức A Di Đà, nguyện về  Cực Lạc. Xưa 

Phật lập thệ: “Nếu chúng sanh nào muốn về nước ta, hết lòng 

xưng danh cho đến mười niệm, như không được sanh, ta không 

thành Phật.” Nay con nguyện nương nhờ  từ  lực của Phật, tội 

diệt phước sanh. Con nguyện lâm chung, biết ngày giờ trước, 

dứt trừ chướng ngại, Phật cùng Thánh Chúng tiếp dẫn vãng 

sanh, mau ngộ Phật Thừa, độ khắp muôn loại.” 





Môn Thập Niệm Hồi Hướng trên đây là phương pháp rất 

thiết yếu của tiên đức  đã chỉ  dạy. Môn nầy rất  được thạnh 

truyền và có lợi ích cho đời, người niệm Phật phải nên tuân 

hành. 

 

 

 Phần 2 

 Trích trong Tịnh Độ Thập Nghi Luận - Trí Giả Đại Sư  

 Việt dịch: Hòa Thượng Thích Thiền Tâm  

 ---o0o--- 

  

 Hỏi:  Chúng sanh từ vô thỉ đến giờ tạo vô lượng tội; đời nay lúc bé  đến già, do không gặp thiện tri thức, lại gây thêm nhiều 

nghiệp ác. Như thế làm sao lại bảo: “Khi lâm chung mười niệm 

thành tựu liền  được vãng sanh?” Và cái lý “vượt qua kiết 

nghiệp ba cõi” làm sao giải thích cho thông? 

 Đáp:  Những nghiệp chủng lành dữ của chúng sanh từ kiếp vô thỉ đến nay, hoặc ít hoặc nhiều, hoặc yếu hoặc mạnh thật ra vẫn 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  177 



khó biết. Nhưng nếu người nào khi lâm chung gặp thiện tri thức 

và thành tựu mười niệm, tất kẻ ấy đã có túc thiện nghiệp. Nếu 

chẳng thế thì thiện tri thức còn không được gặp, huống chi là 

thành tựu mười niệm? Như ông cho rằng ác nghiệp từ vô thỉ là 

nặng, mười niệm khi lâm chung là nhẹ; tôi xin đem ba đạo lý để 

giải thích sự vãng sanh ấy không thuộc về trường hợp khinh 

trọng, không phải tại công hạnh nhiều ít hay thời gian lâu mau. 

Ba đạo ấy là: Do bởi tâm, do bởi duyên, và do bởi quyết định. 

Do bởi tâm, là loài hữu tình khi tạo tội đều từ nơi vọng 

niệm điên đảo mà sanh, còn lúc niệm Phật lại từ nơi nghe danh 

hiệu công đức chân thật của Phật A Di Đà mà khởi; một bên hư 

một bên thật  đâu thể sánh nhau! Ví như  một gian thạch thất 

đóng kín để tối muôn năm, nếu được người mở ra cho ánh sáng 

mặt trời soi vào, sự tối ấy liền mất; đâu phải vì do tối tăm đã lâu 

mà không được sáng ư? Người tạo ra tội nhiều kiếp, khi lâm 

chung thành tựu mười niệm được vãng sanh cũng lại như vậy. 

Do bởi duyên, là loài hữu tình khi tạo tội đều từ nơi vọng 

niệm tối tăm điên đảo, duyên theo cảnh giới hư huyễn mà sanh; 

lúc niệm Phật lại từ  nơi nghe danh hiệu công đức chân thật 

thanh tịnh của Phật Di Đà duyên theo Bồ Đề tâm mà khởi. Như 

thế, một bên chân một bên ngụy, đâu thể sánh nhau! Ví như có 

người bị trúng tên độc, tên ghim sâu sức độc mạnh, xương thịt 

nhiễm trọng thương, nếu  được nghe được tiếng trống thần 

dược, thì tên tự bắn ra, độc tiêu tan hết; đâu phải vì do tên sâu 

độc nặng, mà không được an lành ư? Người tạo tội nhiều kiếp, 

khi lâm chung thành tựu mười niệm mà được vãng sanh cũng 

lại như vậy. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  178 



Do bởi quyết định, là loài hữu tình khi tạo tội đều từ nơi 

gián tâm hoặc hậu tâm; lúc lâm chung niệm Phật lại không có 

hai tâm đó, mà từ nơi một niệm mãnh liệt trì danh rồi xả mạng, 

nên được siêu thoát. Ví như sợi dây cực to, cả ngàn người bứt 

không đứt, nếu có đứa bé cầm gươm Thái A mà chém, dây liền 

đứt đoạn. Lại như đống củi rất lớn chứa góp từ cả ngàn năm, 

nếu có người dùng một đốm lửa mà đốt, củi liền cháy hết. Và 

như có người trọn đời tu mười nghiệp lành ưng được sanh về 

cõi trời, nhưng khi lâm chung kẻ  ấy khởi một niệm tà kiến 

mạnh mẽ, liền vị  đọa vào A Tỳ  địa ngục. Nghiệp ác vẫn hư 

vọng, mà do bởi tâm niệm quyết liệt, còn có thể lấn lướt nghiệp 

lành một đời, khiến cho chúng sanh bị đọa vào ác đạo; huống 

chi sự niệm Phật là nghiệp lành chân thật, có người khi lâm 

chung dùng tâm mãnh liệt trì danh, lại không thể  lấn áp ác 

nghiệp từ vô thỉ ư? Cho nên người tạo tội nhiều kiếp, khi lâm 

chung dùng tâm mãnh liệt thành tựu mười niệm mà không được 

vãng sanh, quyết không có lý đó! 

Kinh nói: “Chí tâm niệm một câu A Di Đà, sẽ tiêu diệt được 

 tội nặng nơi đường sanh tử trong tám mươi ức kiếp.” Sỡ dĩ có sự kiện đó, vì hành giả niệm Phật dùng tâm mãnh liệt nên mới 

phục diệt được ác nghiệp; nếu khi lâm chung dùng tâm ấy niệm 

Phật, quyết định sẽ vãng sanh, không còn nghi ngờ chi nữa! Cổ 

truyền phán định mười niệm khi lâm chung hoàn toàn thuộc về 

biệt thời ý (ý nói túc nhân). Lý ấy không đúng. Tại sao thế? 

Vì trong Nhiếp Luận nói: “Nếu chỉ là biệt thời, thì duy 

phát nguyện, toàn không có hạnh.” 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  179 



Tạp Tập Luận nói: “Nếu nguyện vãng sanh về Cực Lạc 

liền  được vãng sanh, nếu nghe danh hiệu Phật Vô Cấu liền 

chứng  được quả Vô Thượng chánh giác, đó mới là biệt thời 

nhân.” Riêng về người khi lâm chung thành tựu mười niệm, là 

do duyên lành nên được gặp thiện tri thức dạy bảo, lại cũng do 

tự mình chí tâm thật hành pháp niệm Phật, mới có kết quả; nếu 

chỉ  định cho hoàn toàn thuộc về túc nhân, thật  đã sai lầm! 

Nguyện các hành giả nghĩ sâu lý nầy tự sanh lòng kiên cố đừng 

tin theo dị kiến ma để lạc lối mê. 

 ---o0o--- 

 Hỏi:   Thế giới Cực Lạc cách đây mười muôn ức cõi Phật, hạng phàm phu yếu kém làm sao có thể đi đến? Lại, trong luận Vãng 

Sanh nói: “Người nữ, kẻ  căn thiếu. Nhị thừa chủng không 

sanh.” Đã có lời ấy thì người nữ và kẻ sáu căn không toàn vẹn 

chắc là không được vãng sanh? 

 Đáp:    Thế giới Cực Lạc cách đây mười muôn ức cõi Phật, là đối với tâm lượng của hạng nhục nhãn phàm phu ở trong nẻo 

luân hồi mà nói vậy thôi. Nếu đối với chúng sanh tịnh nghiệp 

thành tựu, thì tâm ở trong định khi lâm chung, chính là tâm thọ 

sanh về Tịnh Độ, vừa động niệm liền được vãng sanh. Vì thế 

trong Quán Kinh nói: “Cõi nước của Phật A Di Đà cách đây 

không xa!” Lại nghiệp lực không thể nghĩ bàn, trong một niệm 

liền được sanh về cõi Phật, không cần phải lo đường lối xa xôi. 

Ví như người nằm mơ, thân tuy ở nơi giường, mà tâm đi khắp 

các nơi xa lạ như lúc còn thức. Sự sanh về Tịnh Độ đại để cũng 

như vậy. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  180 



Còn câu: “Người nữ, kẻ căn thiếu. Nhị thừa chủng không 

sanh” là ý nói người nữ khi sanh về Cực Lạc sẽ chuyển thành 

nam, kẻ  căn thiếu lúc về  đó các căn sẽ  đầy  đủ, và tất cả  đều 

được ba mươi hai tướng tốt; chớ không phải bảo người nữ cùng 

kẻ căn thiếu, không được vãng sanh. Nếu quả như thế thì bà Vi 

Đề Hy và năm trăm thị nữ đâu được Phật thọ ký cho sanh về 

Cực Lạc? Thế nên, người nữ cùng kẻ đui điếc câm ngọng ở cõi 

nầy, nếu niệm Phật A Di Đà, tất đều được vãng sanh. Đến như 

hàng nhị thừa nếu chịu hướng về Đại Thừa, tin môn Tịnh Độ, 

nguyện về Cực Lạc, niệm Phật A Di Đà, quyết định đều được 

vãng sanh, và khi đã về cõi ấy không còn chấp theo tâm lượng 

hẹp hòi của nhị thừa nữa. 

Trong Kinh Vô Lượng Thọ, Pháp Tạng Tỳ Kheo, tiền 

thân của Phật A Di Đà,  đã phát nguyện rằng: “Khi con thành 

Phật, nếu có chúng sanh ở mười phương thế giới, sanh về cõi 

con, thân tướng thuần sắc vàng ròng, đủ ba mươi hai tướng tốt, 

đủ tướng đại trượng phu. Đoan nghiêm, chánh trực, thanh tịnh, 

tinh khiết, tất cả đồng một dung nhan. Nếu có xấu đẹp, hình thể 

sai biệt, thề không thành Chánh Giác.” Và “Khi con thành Phật, nước con không có người nữ. Nếu có nữ nhân nào, nghe danh 

hiệu con, thanh tịnh tin tưởng, phát Bồ Đề tâm, nhàm chán nữ 

thân, nguyện sanh Cực Lạc.  Đến khi mạng chung, liền thành 

nam tử, sanh về nước con.  Nếu không được như vậy, thề không 

thành Chánh Giác” 

Tóm lại, hai câu trên luận ở cõi Cực Lạc không có người 

nữ, kẻ căn thiếu, cùng hạng chủng tử nhị thừa mà thôi. 

 ---o0o--- 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  181 



 Hỏi:    Nay tôi quyết  định cầu sanh Tây Phương, nhưng chưa biết phải làm những nghiệp gì, và lấy chi làm chủng tử để được 

sanh về Cực Lạc? Lại hạng phàm phu ở thế tục đều có gia đình, 

chưa biết không đoạn dâm dục có được sanh về cõi kia chăng? 

 Đáp:   Muốn quyết định được sanh về Tây Phương phải có đủ 

hai hạnh: yểm ly và hân nguyện. 

Nói yểm ly, là hàng phàm phu từ vô thỉ đến nay bị ngũ 

dục buộc ràng nên luân hồi trong sáu đạo, chịu không biết bao 

nhiêu nỗi khổ! Trong vòng lẩn quẩn ấy, nếu không chán lìa ngũ 

dục thì làm sao có thể thoát ly? Cho nên người tu Tịnh Độ phải 

thường xét thân nầy là một khối thịt xương máu mủ, chứa đựng 

đàm dãi, đại tiểu tiện và các thứ nhơ nhớp hôi tanh. 

Kinh Niết Bàn nói: “Vòng thành thân kiến như thế, duy 

loài La Sát ngu si mới chịu ở trong đó; nếu người có trí ai lại 

đắm nhiễm thân nầy!” Lại trong Kinh cũng nói: “Thân nầy là 

nơi tập hợp của các thứ khổ, là cảnh tù ngục, là một khối ung 

sanh tất cả đều bất tịnh. Nên xét cho cùng, nó không có nghĩa lý 

lợi ích chi khi ta chấp lấy nó, dù là thân của chư thiên.” Vì thế, 

hành giả ở trong các oai nghi hoặc khi nằm nghỉ, lúc thức giấc, 

nên thường quán sát thân nầy chỉ có khổ không chi vui, mà 

thâm tâm sanh niệm chán lìa. Như thế, dù cho không dứt liền 

được việc nam nữ, cũng có thể lần lần khởi tâm nhàm chán. 

Lại hành giả cũng cần nên quán bảy pháp bất tịnh. Bảy pháp ấy 

là:  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  182 



   Chủng tử bất tịnh: Thân nầy do nơi nghiệp dâm dục, từ 

hạt giống tham ái mà sanh. 

   Thọ sanh bất tịnh: Mầm sanh khởi của bản thân lại do một điểm tinh huyết cha mẹ  hòa hợp trong khi gần gũi. 

   Trụ  xứ  bất tịnh: Thai thân ở trong tử cung nhơ nhớp, nằm dưới ruột non, trên là ruột già. 

   Thực đạm bất tịnh: Khi còn ở trong thai, huyễn thân lại thọ dụng huyết phần của  người mẹ. 

   Sơ sanh bất tịnh: Khi đã  đủ tháng ngày, thai thân đầu hướng về sản môn, ra khỏi mình người mẹ cùng một lúc 

với máu mủ, sự hôi nhơ dẫy đầy. 

   Cử thể bất tịnh: Trong lớp da ngoài che đậy, thân nầy là tất cả sự hôi nhơ  của các chất: thịt, xương máu, đàm đại 

tiểu. 

   Cứu cánh bất tịnh:  Đến khi chết rồi, thân nầy là một đống thịt sình thối rã rời,  mặc cho vòi tủa bò lan hoặc 

quạ diều tha mổ. 

Thân của mình đã thế, thân người khác cũng như  vậy. 

Nếu thường quán sát bảy điều ấy, đối với các thân nam nữ mà 

người đời cho rằng xinh đẹp, cũng sanh niệm yễm ly và lửa ái 

dục cũng lần lần tiêu giảm. Như thật hành được môn cửu tưởng 

quán, càng thêm tốt:   

  Tưởng thân mới chết. 

  Tưởng thây chết đổi sắc bầm xanh tím. 

  Tưởng thây chết sình lên dẫy đầy máu mủ và sắp rã. 

  Tưởng thây sình bấy nức rã, nước hôi chảy ra. 

  Tưởng thây sình rã, vòi tửa bò lúc nhúc. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  183 



  Tưởng thây sình thịt tiêu hết chỉ còn gân và xương. 

  Tưởng gân cũng tiêu hoại chỉ còn xương nằm ngổn 

ngang. 

  Tưởng thây bị thiêu chỉ còn bộ xương co rút, hay thây rã 

chỉ còn những khúc xương thối. 

  Tưởng nắng chan mưa gội, xương hóa thành khô trắng. 

Lại nên phát nguyện cầu cho mình vĩnh viễn thoát ly thân 

nam nữ mê nhiễm, tạp thực, không sạch của ba cõi, mà được 

thân pháp tánh Tịnh Độ. Trên đây là đại lược về yểm ly môn. 



 Phần 3 

 Trích trong KHAI THỊ VỀ PHẬT HỌC 

 Hòa Thượng Tịnh Không 

 ---o0o--- 

  

 Hỏi:  Đại chúng trong xã hội thường hiểu lầm và hoài nghi việc niệm Phật cầu sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc. 

 Đáp:  Người niệm Phật đương nhiên không hoài nghi đối với những gì Phật  đã nói. Phật dạy người không vọng ngữ, vọng 

ngữ là đại giới của nhà Phật thì Phật làm gì vọng ngữ. Phật nói 

thế giới Tây Phương Cực Lạc nhất định là chân thật. Hiện tại 

khoa học kỹ thuật phát triển cũng phát hiện ra vô lượng tinh cầu 

trong thái hư không. Hiện nay cũng thường nghe nói đến người 

ngoài hành tinh, người ngoài thái không, sự việc này càng ngày 

càng nhiều.  Địa cầu của chúng ta có người  ở, lẽ nào tinh cầu 

khác không có người ở. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  184 



Thế giới Tây Phương Cực Lạc chẳng phải là một tinh cầu 

khác hay sao, đều là việc rất có thể. Đấy là chúng ta dùng khoa 

học cạn cợt nhất để trắc nghiệm, nó nhất định không phải giả. 

Nếu dùng khoa học kỹ thuật cao hơn  để nói sẽ làm chúng ta 

càng dễ dàng lý giải. 



Khoa  học gia chứng minh không gian là đa duy thứ, 

chúng ta gọi không gian ba chiều, bốn chiều. Chúng ta hiện 

đang  ở trong không gian ba chiều, người  ở trong không gian 

bốn chiều  được xem như thần tiên. Khoa học gia chứng thực 

chí ít có đến mười một chiều không gian, cách nói này rất thú 

vị, rất giống trong Phật pháp nói về mười pháp giới. Do đây mà 

biết, nhà Phật nói mười pháp giới thực tế chính là không gian 

duy thứ không đồng nhau. Duy thứ càng cao, hoàn cảnh sinh 

hoạt của cảnh giới đó càng thù thắng, không gian sinh hoạt của 

họ càng rộng lớn. Đến duy thứ cao nhất, cứu cánh viên mãn thì 

không gian hoạt động của họ là tận hư không khắp pháp giới, 

khoa học gia cũng phát hiện ra. 

Vì sao hình thành vấn đề này, họ tuyệt nhiên không biết; 

làm thế nào đột phá, họ cũng không biết. Nhưng kinh Phật lại 

nói rất thấu triệt, mười pháp giới hình thành do vọng tưởng 

phân biệt chấp trước. Vậy làm thế nào để đột phá? Dùng công 

phu thiền định, đem không gian trùng trùng vô hạn độ này đột 

phá, sau đó bạn mới thấy  được chân tướng của vũ trụ nhân 

sanh, đó gọi là pháp giới nhất chân, tương ưng với khoa học gia 

đã phát hiện. 

 ---o0o--- 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  185 



 Hỏi:   Trong pháp môn Tịnh Độ, lại có người hỏi rằng: “Đại đức xưa đã nói ‘sanh thì nhất định sanh, đi thì thật không đi’, vậy 

rốt cuộc có vãng sanh hay không”?    

 Đáp:   Sanh thì nhất định sanh, đi thì thật không đi, vì sao thật không đi? Bạn tuyệt nhiên không hề rời khỏi pháp giới này. 

Chúng ta có thể dùng TV làm thí dụ, màn hình TV chỉ 

lớn như  vầy, qua màn hình, bên này là Đài Loan, bên kia là 

nước Mỹ, bạn thấy một người mang hành lý lên máy bay để đến 

nước Mỹ. Khi cảnh giới nước Mỹ hiện ra trước mặt, nhất định 

anh ta đã đến nước Mỹ rồi, nhưng anh ta không hề rời khỏi màn 

hình. Cũng vậy, kênh truyền hình hiện tại của chúng ta là thế 

giới Ta Bà, khi vừa chuyển kênh liền đến cõi nước Phật A Di 

Đà ở thế giới Cực Lạc, nhưng thực ra vẫn ở bình diện này, vẫn 

trong pháp giới này. Cho nên từ nhất chân pháp giới mà nói, 

không có đến đi. Từ vãng sanh mà nói, chuyển đổi kênh truyền 

hình là thật, mười pháp giới là mười kênh truyền hình không 

giống nhau. Tuy kênh truyền hình không giống nhau, nhưng 

đều trong pháp giới này, cũng đều đang ở trong một màn hình, 

không hề rời khỏi. Bạn từ thí dụ này mà thể hội, đối với chân 

tướng sự thật ít nhiều có thể lý giải đôi chút, sau đó mới biết 

mình có muốn vãng sanh Tịnh Độ hay không. Chỉ có sanh đến 

thế giới Tây Phương Cực Lạc, chúng ta mới có thể  đột phá 

được thời không duy thứ vô hạn. Việc này khoa học gia mãi 

đến hôm nay vẫn không cách gì đột phá. Họ biết nếu có thể tiến 

vào không gian bốn chiều, năm chiều, liền có thể trở về quá khứ 

hay tiến vào vị lai. Vậy thì Dục giới thiên, Sắc giới thiên, Vô 

Sắc giới thiên, duy thứ của họ không giống với duy thứ chúng 

ta. Ở trong cảnh giới đó, họ biết được quá khứ cũng biết được 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  186 



vị lai. Họ có thể hóa thân ở đời quá khứ cũng có thể ứng thân 

đến  đời vị lai, thật  được  đại tự  tại. Cho nên trùng trùng cảnh 

giới mà kinh Phật nói, dần dần được khoa học hiện đại chứng 

thực. 

Tuy nhiên khoa học không biết được lẽ đương nhiên của 

nó, cũng không biết dùng phương pháp gì có thể đột phá, có thể 

tiến vào cảnh giới này. Chỉ có Phật pháp cao minh, hiểu rõ lẽ 

đương nhiên, cũng biết dùng phương pháp gì để đột phá, chúng 

ta nhờ đó liền khẳng định đối với thế giới Tây Phương Cực Lạc. 

Vậy vãng sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc có tiêu cực 

không? Không tiêu cực. Bạn nói nó tiêu cực, nó trốn tránh hiện 

thực, là hoàn toàn sai lầm, đây là thiên kiến. 

Phật đặc biệt nói rõ kinh  Vô Lượng Thọ không phải kinh tiểu thừa mà là kinh đại thừa. Không những  đại thừa mà đại 

thừa ngay trong Đại Thừa, nhất thừa ngay trong nhất thừa, là 

kinh  điển cứu cánh liễu nghĩa, nên mới  được tất cả  mười 

phương chư Phật tán thán, tất cả chư Phật tuyên dương, đây là 

chân tướng sự thật, làm gì trốn tránh hiện thực. 

Đến thế giới Tây Phương Cực Lạc không phải đi hưởng 

thụ, nếu bạn vẫn còn ý niệm hưởng lạc thì cái vọng tưởng này 

khiến bạn không thể  đi.  Điều kiện  đi thế giới Tây Phương là 

“Tâm tịnh thời cõi nước tịnh”. Niệm Phật là phương pháp cần phải đạt đến tiêu chuẩn nhất định mới có thể vãng sanh. Tiêu 

chuẩn là tâm thanh tịnh, dùng phương pháp niệm Phật tu tâm 

thanh tịnh mới có năng lực và tư cách vãng sanh Tịnh Độ. Tâm 

không thanh tịnh, vọng tưởng phân biệt chấp trước vẫn tồn tại, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  187 



thì mỗi ngày bạn niệm mười vạn Phật hiệu cũng không ích gì, 

người xưa nói “đau mồm rát họng chỉ uổng công”. 

Cũng giống như người đọc sách, học tập rất dụng công, 

báng mạng mà học, khi thi thì không đạt tiêu chuẩn, vậy thì có 

ích gì? Cho nên phải chú trọng hiệu quả thực tế. Tiêu chuẩn 

kinh Di Đà là “Nhất tâm bất loạn,” chúng ta dùng phương pháp 

“Chấp trì danh hiệu,” để đạt đến nhất tâm bất loạn. 

Sanh  đến thế giới Tây Phương Cực Lạc là để  cầu học, 

đến nơi đó để hoàn thành học vị, để làm Phật, đồng nghĩa thành 

tựu trí tuệ  cứu cánh viên mãn, học  đến bản lĩnh  đầy người, 

không gì không biết, không gì không thể. Sau đó bạn mới có 

thể ở hư không khắp pháp giới, giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ 

nạn, gọi là Phật độ chúng sanh, giúp chúng sanh phá mê khai 

ngộ, hiểu rõ chân tướng của vũ trụ nhân sinh. 

Đây là giá trị chân thật, nhất  định phải niệm Phật cầu 

sanh thế giới Cực Lạc. Lời nói này tuyệt đối không gạt người, 

là lời tâm huyết của tất cả chư Phật hết mực chân thành khẩn 

thiết khuyên dạy chúng ta. Phật không có yêu cầu gì, không cần 

chúng ta phải cung kính họ, cũng không cần chúng ta cúng 

dường. Phật vô điều kiện, phàm hễ giả dối lừa gạt người là do 

luôn có mục đích, luôn có ý đồ; Chư Phật Bồ Tát đối với tất cả 

chúng sanh không có bất cứ ý đồ gì, cũng không có bất cứ điều 

kiện gì, mỗi lời dạy đều là lời chân thật. 

 Phần 4 

 Trích trong An Lạc Tập 

 Sa môn Thích Ðạo Xước soạn 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  188 



 Chứng nghĩa: Hòa Thượng Thích Ðỗng Minh 

 Chuyển ngữ: Bửu Quang tự đệ tử Như Hòa 

 ---o0o--- 

 Hỏi:    Trong Tịnh Ðộ chỉ có sự vui nên rất có thể sẽ ham đắm sự vui đến nỗi bỏ phế việc tu đạo, vậy cần gì phải nguyện vãng 

sanh? 

 Ðáp:   Ðã nói là Tịnh Ðộ thì sẽ chẳng có các uế; nếu bảo là ham đắm sự vui thì chính là tham ái, phiền não, sao còn gọi là Tịnh 

được nữa? Vì thế Ðại kinh dạy: “Trời, người cõi ấy dù đến hay 

đi, dù tiến hay ngừng, lòng họ không còn ràng buộc’. Trong 

bốn mươi tám nguyện, cũng có lời nguyện: “Mười phương trời, 

người đến trong cõi ta nếu ai khởi ý tưởng tham chấp lấy thân 

thì chẳng giữ  lấy ngôi Chánh Giác”. Lại như  Ðại kinh dạy: 

“Trời, người cõi ấy không có ưa ghét” thì lẽ nào còn ham đắm 

sự vui? 

 ---o0o--- 

 Hỏi:  Nguyện sanh trong mười phương Tịnh Ðộ chẳng nguyện sanh về Tây Phương, nghĩa ấy ra sao? 

 Đáp:   Ý ấy có ba điều chẳng đúng. Ðó là gì? 

a.      Một là mười phương cõi Phật không có cõi nào là chẳng 

tịnh; nhưng nếu cảnh rộng thì tâm bị mê muội, còn cảnh hẹp thì 

ý [dễ] chuyên chú. Vì thế, mười phương đều nguyện vãng sanh 

Cực Lạc. Kinh chép: ‘Phổ Quảng Bồ Tát bạch Phật rằng:  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  189 



- Bạch Thế Tôn! Mười phương cõi Phật đều nghiêm tịnh, 

vì sao trong các kinh lại riêng khen ngợi cõi Phật A Di Ðà ở 

phương Tây, khuyên nên vãng sanh? 

Phật bảo Phổ Quảng Bồ Tát:  

- Hết thảy chúng sanh trược loạn thì nhiều, chánh niệm 

thì ít. Phật muốn cho chúng sanh có chỗ chuyên chí nên đặc 

biệt khen ngợi cõi kia. Nếu có thể dựa vào bổn nguyện của Phật 

để tu hành thì không ai là không được lợi ích.” 

b.  Hai là tuy mười phương Tịnh Ðộ đều tịnh, nhưng sâu cạn 

khó biết nổi; tịnh quốc của Phật A Di Ðà chính là sơ môn Tịnh 

Ðộ. 

Vì sao biết thế? – Theo như kinh Hoa Nghiêm dạy: “Một 

kiếp trong thế giới Sa Bà là một ngày một  đêm nơi Cực Lạc. 

Một kiếp trong cõi Cực Lạc là một ngày một đêm nơi thế giới 

Ca Sa Tràng”. Những tướng hơn kém như thế có đến cả mười 

a-tăng-kỳ nên ta biết là [cõi Cực Lạc] mới chỉ là sơ môn Tịnh 

Ðộ. Bởi vậy chư Phật mới đặc biệt khuyên nên vãng sanh Cực 

Lạc. Các cõi Phật phương khác chẳng được rành rành như vậy 

cho nên phần nhiều những ai có lòng tin đều nguyện vãng sanh 

Cực Lạc. 

c.  Ba là cõi tịnh của Phật Di Ðà chính là cửa ngõ đầu tiên để 

bước vào Tịnh Ðộ; thế giới Sa Bà chính là chốn tận cùng của uế 

độ. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  190 



Vì sao biết vậy? – Như kinh Chánh Pháp Niệm nói: “Ở 

về phía Ðông Bắc cõi này có một thế giới tên là Tư-Ha, đất đai 

chỉ có đá, cát hình tam giác. Một năm mưa ba lượt, mỗi lần 

mưa thấm ướt đất không sâu hơn năm tấc. Chúng sanh cõi ấy 

chỉ ăn trái cây, dùng vỏ cây làm áo, cầu sống chẳng được, cầu 

chết chẳng xong. Lại có một thế giới, hết thảy hổ, sói, cầm thú 

cho đến rắn rết thảy đều có cánh bay lượn, hễ gặp nhau liền ăn 

nuốt chẳng cần phân biệt thiện ác”. Chốn ấy há chẳng gọi là chỗ 

bắt đầu của uế độ hay sao? [Xét đến] y báo của thế giới Sa Bà 

đây và [do chúng sanh] cùng ở chung lẫn với hiền thánh nên chỉ 

có cõi này là chỗ cuối cùng của uế độ. Do thế giới An Lạc là 

cửa ngõ đầu tiên của Tịnh Ðộ nên phải tiếp giáp với cảnh giới 

cõi này; vãng sanh rất tiện sao lại chẳng sanh về? 

 Hỏi:  Tuy nói là từ vô thỉ kiếp đến nay, luân hồi sáu nẻo không bờ bến, nhưng chẳng biết là trong một kiếp sẽ thọ mấy thân mà 

nói là lưu chuyển? 

 Ðáp:  Như kinh Niết Bàn nói: “Lấy cỏ cây trong khắp tam thiên đại thiên thế giới cắt thành từng cái thẻ dài bốn tấc để đếm số 

đầu cha mẹ thọ thân trong một kiếp còn chẳng  đếm hết nổi”. 

Hoặc nói: “Trong một kiếp uống sữa mẹ còn nhiều hơn nước 

bốn đại hải”. Hoặc nói: “Xương từ nơi các thân trong một kiếp 

chất đống như núi Tỳ Phú La”. Như thế, từ bao kiếp xa xưa đến 

nay chúng ta chịu  đựng sanh tử, cho đến giờ  đây vẫn còn là 

thân phàm phu, có bao giờ  tự nghĩ ngợi than thở thương cảm 

hay chăng? 

 ---o0o--- 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  191 



 Hỏi:      Ðã  bảo là bọn chúng sanh bị  lưu chuyển nhiều kiếp, nhưng trong tam giới họ thọ thân trong đường nào nhiều nhất? 

 Ðáp:   Tuy nói là lưu chuyển, nhưng phần nhiều thọ thân trong tam ác đạo như kinh có dạy: “Ở trong hư không, đo lấy một 

khoảng rộng chừng tám chẩu5 tính từ  mặt  đất lên tới trời Sắc 

Cứu Cánh. Trong tam thiên đại thiên thế giới, tất cả chúng sanh 

mà ta thấy được phần nhiều là thân trời hay thân người chỉ có 

trong khoảng ấy”. Do đó, ta biết là thọ thân trong ác đạo thật 

nhiều. Vì sao như vậy? Chỉ vì pháp ác dễ khởi, tâm lành khó 

sanh. Hiện giờ đây chỉ thấy chúng sanh trong hiện tại nếu được 

phú quý thì lại chỉ lo phóng dật, phá giới; trong cõi trời kẻ ham 

vui cũng nhiều. Vì vậy, kinh nói: “Chúng sanh lưu chuyển luôn 

lấy ba ác đạo làm nhà thường ở; còn đường trời, người chỉ tạm 

đến rồi đi như là nhà trọ vậy”. 

 ---o0o--- 

 Hỏi:    Hết thảy chúng sanh đều có Phật tánh, từ bao kiếp đến nay lẽ ra nên gặp được nhiều đức Phật, do nhân gì mà mãi đến 

nay cứ tự luân hồi sanh tử, chẳng thoát khỏi nhà lửa? 

 Ðáp:  Xét theo Ðại Thừa thánh giáo thì chẳng qua là vì chẳng có được hai thứ thắng pháp để đánh tan sanh tử nên không ra 

khỏi nhà lửa được. 



5  Chẩu: đơn vị đo lường thời cổ, thường được dịch là một khủy tay. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  192 



Những gì là hai? – một là thánh đạo; hai là vãng sanh 

Tịnh Ðộ. 

Hiện thời khó chứng nổi thánh đạo ấy, một là do xa cách 

đức Phật đã lâu; hai là vì Lý sâu nên chỉ hiểu được chút ít. Vì 

thế kinh Ðại Tập Nguyệt Tạng nói: “Ta thấy trong đời mạt 

pháp, ức ức chúng sanh khởi hạnh tu đạo nhưng chưa có một kẻ 

nào chứng đắc”. Nay là thời mạt pháp, hiện đang là đời ác năm 

trược nên chỉ có một môn Tịnh Ðộ  mới là con đường thông 

suốt. 

Vì vậy, trong kinh Vô Lượng Thọ nói: “Nếu có chúng 

sanh dù chỉ suốt đời tạo ác, lúc mạng sắp dứt, mười niệm liên 

tục xưng danh hiệu ta mà nếu chẳng được vãng sanh thì chẳng 

giữ lấy ngôi Chánh Giác”. Hơn nữa, chúng sanh đều chẳng biết 

tự  lượng sức: Xét theo Ðại Thừa, họ chưa từng chú tâm đến 

Chân Như Thật Tướng, Ðệ Nhất Nghĩa Không; còn nếu xét 

theo Tiểu Thừa thì từ việc chứng nhập, lãnh hội Thánh Ðế, tu 

đạo, cho đến [chứng quả] A Na Hàm, A La Hán, đoạn ngũ hạ, 

trừ ngũ thượng, chẳng luận là đạo hay tục, họ tuyệt nhiên chẳng 

có phần. Ví dầu có hưởng được quả báo trời, người thì cũng đều 

là do Ngũ Giới, Thập Thiện chiêu cảm những quả báo ấy; 

nhưng kẻ giữ được đã rất hiếm. Còn như bàn đến chuyện khởi 

ác, tạo tội thì có khác gì gió lốc mưa cuồng! Vì vậy, chư Phật 

đại từ bi khuyên nên quy hướng Tịnh Ðộ. Dẫu cho suốt đời tạo 

ác, chỉ cần dốc lòng chuyên tinh thường hay niệm Phật thì hết 

thảy các chướng tự nhiên tiêu trừ, quyết được vãng sanh. Sao 

chẳng xét nghĩ, không bận tâm gì cả vậy? 

 ---o0o--- 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  193 



 Hỏi:    Vì sao cần phải ngồi quay mặt về Tây để lễ niệm, quán tưởng?    

 Ðáp:   Là vì người Diêm Phù Ðề cho rằng chỗ mặt trời mọc là sanh, chỗ mặt trời lặn là tử; vì mượn tướng tử địa [là nơi] thần 

minh tiến nhập để làm phương tiện phụ trợ nên Pháp Tạng Bồ 

Tát nguyện thành Phật ở phương Tây, thương xót tiếp độ chúng 

sanh. Còn ngồi, quán, lễ niệm… quay mặt hướng về Phật là 

thuận theo lễ nghi thế gian. Nếu đã là thánh nhân được báo bay 

đi tự tại thì chẳng cần nệ vào phương chốn; còn hạng phàm phu 

do thân và tâm phụ thuộc vào nhau nên nếu hướng về phương 

khác ắt sẽ khó vãng sanh Tây phương. 

Vì thế, Trí Ðộ Luận chép: Có một vị  tỳ kheo bình thời 

tụng kinh A Di Ðà và niệm Bát Nhã Ba La Mật; lúc lâm chung, 

bảo đệ tử rằng:  ‘A Di Ðà Phật và các thánh chúng nay đang ở 

 trước mặt ta’. Ngài chắp tay quy y, trong khoảnh khắc xả mạng. 

Liền đó, đệ tử dùng pháp hỏa táng lấy lửa thiêu xác. Tất cả cháy 

sạch chỉ còn cuống lưỡi vẫn y nguyên như cũ, họ liền nhặt lấy 

dựng tháp cúng dường. Long Thọ  Bồ Tát chú thích như sau: 

 “Do tụng kinh A Di Ðà nên lúc lâm chung Phật tự đến đón, bởi 

 niệm Bát Nhã Ba La Mật cho nên cái lưỡi chẳng tận”.   Lấy 

đoạn kinh này làm chứng thì biết là đối với hết thảy hạnh 

nghiệp, chỉ  cần hồi hướng thì không ai là chẳng  được vãng 

sanh. 

 ---o0o--- 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  194 



PHƯƠNG THUỐC VI DIỆU TRỊ TÂM BỆNH 

 KHAI THỊ CỦA ĐẠI SƯ HÁM SƠN 

 (Trích trong Đường Mây Trong Cõi Mộng  - Bài 17) 

 Thích Hằng Đạt & Nguyên Phong phóng tác) 

 ---o0o--- 

Thế nhân dùng thân tâm cảnh giới huyễn vọng mà sinh 

hoạt sống còn. Từ sanh đến tử, chưa từng có một niệm giác biết 

lại tự tâm bản lai diện mục. Vì chưa giác ngộ, nên không biết 

gốc rễ của bệnh tật. Nơi nước lửa xung đột, bốn đại cùng nhau 

công phá, đó là thân bệnh. Vọng tưởng phan duyên, thương 

ghét thủ xả, đó là tâm bệnh. Thân bệnh thì thuốc có thể trị, mà 

tâm bệnh thì không có thuốc để trị. 



Đức Phật là đấng y vương ở thế gian, có thể điều trị tâm 

bệnh của chúng sanh. Ngài tuy dạy bao loại phương tiện, mà rốt 

ráo chỉ dùng chánh giác để phá vọng tưởng vô tánh, đó gọi là 

lương dược hoàn sanh vi diệu. Học nhân muốn cầu pháp môn 

an lạc, trước tiên phải nhận rõ thân vốn chẳng có bản ngã. Hãy 

quán xem, trước khi cha mẹ sanh ra thân máu thịt này từ đâu 

mà có? Lúc bốn đại phân ly, thân này an lập tại nơi nào? Thời 

thời quán sát như thế, lâu ngày đột nhiên sẽ có một niệm tỉnh 

giác, thì không còn khổ vì thân này nữa, đó là thang thuốc vi 

diệu trị thân bệnh. Tất cả bệnh tật đều từ tâm vọng tưởng sanh 

ra. Thường ngày, dùng niệm quán sát, xem coi nơi khởi của tất 

cả niệm thiện ác, tức là phát hiện cội gốc của bệnh khổ. Dùng 

niệm lực quán sát nơi khởi, xem coi nó từ đâu mà nổi dậy, và 

rốt ráo diệt về đâu! Lúc vọng tưởng diệt, phải truy cứu nó diệt 

tới đâu. Truy cứu cho đến nơi khởi và chẳng khởi, cùng nơi diệt 

và chẳng diệt, mà nhận thấy rằng khởi diệt không từ đâu đến thì 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  195 



tâm thể liền an nhiên, đắc đại tự tại. Chặt đoạn cửa ải trọng yếu 

như thế, trước sau không ngừng, trung gian nhất niệm tự cô 

độc, thì niệm này đứng nơi  độc lập. Lâu ngày thuần thục, thì 

căn bệnh vọng tưởng tự nhiên sẽ bị nhổ trừ. Tất cả tâm dơ bẩn 

cũng không còn có nơi  để  nương tựa.  Đó là phương thuốc vi 

diệu trị tâm bệnh. Vương Tử Ngung thiết chí hướng thượng, 

nhưng vẫn còn tầm cầu trên ngôn ngữ văn tự, không biết hướng 

vào chính mình mà cầu. Tự tâm vọng tưởng đó vốn là căn bệnh. 

Cứ dùng ngôn ngữ của người, cho là pháp thật, đó gọi là tăng 

thêm một lớp chướng ngại. Từ nay, phải biết phá trừ  tự tâm 

vọng tưởng, không để chúng trói buộc xoay chuyển. Phải xem 

xét nơi khởi của vọng tưởng, quyết không để chúng cứ tiếp tục 

chạy. 



Phật bảo rằng tâm cuồng loạn nếu ngừng, tức là tâm Bồ 

Đề.  Tâm thanh tịnh sáng soi thù thắng, vốn không từ ngoài 

 mà đắc được. Ngay nơi tự tâm hiện tiền, tức là pháp môn đại giải thoát. Lão nhân do ông thỉnh cầu khai thị nên đặt cho pháp 

danh là Phước Giác, tức là dùng giác này làm phước vô lượng 

bậc nhất. Xin hãy cố gắng! 

 ---o0o--- 

HÓA GIẢI VÌ CUỘC SỐNG HẠNH 

PHÚC TRÊN BÌNH DIỆN TOÀN CẦU 

  

 Hòa Thượng Tịnh Không 

 ---o0o--- 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  196 





Đối với người tu tịnh  độ, hóa giải xung đột là vô cùng 

quan trọng. Trong các kinh điển, Thế Tôn đã giới thiệu thế giới 

Cực Lạc là thế giới hòa bình, bình đẳng, nơi các bậc thượng 

thiện tụ hội. 

Nếu tâm không bình đẳng, giờ phút nào cũng mang nỗi 

oán hận, nhất định sẽ chướng ngại việc vãng sanh. Người vãng 

sanh tâm phải thanh tịnh, các tổ sư vẫn thường nói “Tâm tịnh 

thì cõi Phật tịnh”, hay nói cách khác, tâm không thanh tịnh, thì 

bất luận người đó dụng công thế nào, có niệm hàng vạn danh 

hiệu đức Phật cũng không thể vãng sinh: “Miệng niệm Di Đà 

tâm tán loạn. Đau mồm rát họng chỉ uổng công.” 

Cho nên, phải xem việc này là việc lớn để lo liệu. Không 

nên cho rằng việc niệm Phật cầu vãng sanh không liên quan tới 

an định xã hội và hòa bình thế giới. Trước khi vãng sanh giải 

thoát trở thành kẻ đại tự tại thì trước tiên chúng ta phải làm cho 

xã hội an định. Được như vậy, mới chắc chắn có thể vãng sanh 

Tịnh Độ, cùng Phật đồng tâm, đồng nguyện, đồng đức, và đồng 

hạnh. Chúng tôi đã hai lần tham gia hội nghị hòa bình của Liên 

Hiệp quốc, đặc biệt lần ở Cang Sơn Nhật Bản, cảm xúc rất sâu 

sắc về vấn đề này. 



Theo  Phật pháp, mỗi người  đời  đời kiếp kiếp  đều có 

chủng tử oán hận trong A Lại Da thức. Người người cùng ở với 

nhau, luôn cảm thấy không vừa mắt,  điều này ai cũng có thể 

kiểm nghiệm, bất luận thấy người nào, việc gì cũng đều không 

vừa lòng, đều thấy không vui. Đó là oán hận tích lũy từ vô 

lượng kiếp, nếu  đồng thời bộc phát ra, thế giới này sẽ  bị  hủy 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  197 



diệt như các tôn giáo phương Tây từng dự đoán. Ngày tàn chính 

là toàn thế giới bị hủy diệt, trở lại từ đầu. 



Xã  hội thế gian vào thời kỳ có nhiều người tu tập, nhờ 

vậy mà bạo phát không xuất hiện. Nhưng tương lai khó ai biết 

trước. Một số ghi chép gần  đây trên internet cho biết, cậu bé 

bảy tuổi đầu thai đến thế giới này sau khi mãn một kiếp ở hỏa 

tinh. Tuổi tác tuy rất nhỏ, nhưng trí tuệ, năng lực hơn hẳn các 

nghiên cứu sinh đại học. Cậu cho biết, quả địa cầu này vào mấy 

trăm vạn năm trước đã từng bị hủy diệt, chìm xuống đáy biển. 

Nơi đó hiện giờ chính là Ấn Độ Dương. Các nhà khảo cổ học 

không thể kiểm chứng được vì sự việc xảy ra quá lâu, trong khi 

năng lực nghiên cứu hiện tượng lịch sử chỉ có thể thực hiện 

trong khoảng vài nghìn năm, như  nổi bật nhất là sự kiện của 

cách đây 5000 năm, một mảng đại lục chìm vào đáy biển Đại 

Tây Dương. 



Một mảng đại lục chìm xuống Ấn Độ Dương hàng trăm 

vạn năm đến nay mới được tiết lộ bởi cậu bé bảy tuổi này. Có 

thể hiểu oán khí nhiều đời cùng lúc bạo phát mà nhà Phật vẫn 

nói “Cảnh tùy tâm chuyển”. Cũng vậy, nếu mỗi người đều có 

lòng oán hận, thế giới này ắt sẽ hủy diệt. Ngược lại, mỗi người 

đều hoan hỷ,  đều có tâm yêu thương, thế giới trở thành Cực 

Lạc.  Ta  Bà  và  Cực Lạc thực ra không hề khác biệt. Thế giới 

Cực Lạc không phải do Phật A Di Đà tạo, Ta Bà của chúng ta 

cũng không phải do Thượng Đế, vua Diêm La làm chủ tể, mà 

kinh Phật nói chính nơi tâm của chúng ta làm chủ. Tâm khởi 

niệm thiện, thế giới mọi thứ đều thiện, người người đều thiện, 

không có gì bất thiện, thế giới này chính là Hoa Tạng, là Cực 

Lạc. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  198 





Đức Phật thường nói “Nhất thiết   pháp tùng  tâm tưởng sinh/ Tất cả pháp do tâm tưởng sinh,” người thế gian cũng 

thường nói “Tâm tưởng sự thành”. Ta nghĩ  đến thế giới Cực 

Lạc thì thế giới Cực Lạc liền hình thành; ta nghĩ thế giới này an 

định, mọi người đối xử bình đẳng, hòa thuận với nhau, không 

chỉ mình ta nghĩ mà mọi người cùng nghĩ, chắc chắn sẽ thành 

tựu. “Tâm nghĩ  sự thành” thế  tại sao chúng ta lại không chịu 

nghĩ điều tốt? 

Hóa giải xung đột gia đình 



Hiện tượng không hoà thuận trong gia đình rất phổ biến, 

vợ chồng bất hòa, xung đột thường xảy ra. Nguyên nhân do 

đâu? Do quan niệm mình đúng, người khác không đúng; cả hai 

đều nhìn thấy điều không đúng của đối phương thì làm sao có 

thể hòa thuận. Trước khi kết hôn, chúng ta thường nhìn người 

yêu với con mắt lý tưởng hóa, mọi thứ thuộc về người đó đều 

đẹp,  đều vừa mắt, nhờ  vậy mới có thể  đi  đến kết hôn. Đó là 

trạng thái tâm lý trước hôn nhân. Tuy nhiên, nếu vĩnh viễn nghĩ 

đối phương là đúng, là tốt, nếu khi có mâu thuẫn, chúng ta dành 

phần sai về mình, cam kết sửa đổi thì “gia hòa vạn sự hưng”. 

Nên ghi nhớ cái tốt của người khác thì mới có thể hòa thuận, có 

thể hóa giải xung đột, và thực sự xúc tiến an định hòa bình. Gia 

đình là tế bào của xã hội, là tổ chức cơ bản nhất. Nhà nhà hòa 

thuận thì xã hội hòa thuận, đất nước giàu mạnh. Mọi người đều 

phản tỉnh, đều biết khuyết điểm ở chính mình. Nói người khác 

sai chính là sai lầm to lớn. Ngày nay, đa số chúng ta phạm phải 

sai lầm này. Người khác làm gì có sai lầm,  đạo lý này hiếm 

người hiểu  được, chỉ có Phật Bồ Tát hiểu. Vì sao nói người 

khác thảy đều không có lỗi? Vì cái sai ở ngay chính chúng ta. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  199 





“Cảnh tùy tâm chuyển”, tâm là tâm của chính mình, bên 

ngoài là cảnh giới tùy theo tâm mình mà thay đổi. Bên ngoài 

bất thiện do tâm ta bất thiện, chính ta chuyển cảnh giới thành 

bất thiện. Khi tâm thiện rồi, cảnh giới bên ngoài chẳng phải 

thiện hết rồi sao? Cho nên hãy nghĩ lại xem sai là do đâu, sai ở 

chính mình do phiền não tập khí khởi hiện hành. 



Giới-Định-Huệ không khởi hiện tiền,  đức Phật thường 

giảng trong Đại kinh “tất cả chúng sinh đều có trí tuệ đức tướng 

của Như Lai”, trí tuệ  đức tướng của chúng ta không thể hiện 

bày, do tham sân si mạn, tự tư tự lợi,… khởi hiện hành làm cho 

con người xảy ra xung đột, còn nếu là trí tuệ đức hạnh tướng 

hảo thì sẽ không xảy ra xung đột lẫn nhau. Vì chính tâm chúng 

ta không tốt, trong tâm có tự tư tự lợi, có danh vọng lợi dưỡng, 

có tham sân si mạn, có năm dục sáu trần, nên sai lầm lớn là ở 

chính mình. Trong kinh giáo Đại Thừa  đức Phật thường nói: 

“Trong tự tánh thảy đều không có”. Đại sư Huệ Năng là người 

khai ngộ, trong đàn kinh Ngài cũng nói: “Vốn dĩ không một 

vật, chỗ nào dính bụi trần”. 



Trong tâm thanh tịnh, trong chân như bổn tánh của chính 

mình không hề có thứ gì, trong sạch thuần khiết, chỉ có trí tuệ, 

đức tướng. Mê mất  đi tự tánh của chúng ta, đem trí tuệ biến 

thành phiền não, đem  đức năng biến thành ác trược, việc xấu 

nào cũng làm, đem tướng hảo biến thành thô xấu, biến thành 

đời ác năm trược, biến thành ba cõi sáu đường, do đâu mà ra? 

Do chính chúng ta biến hóa ra. Tự mình biến ra, tự mình hưởng 

thọ, thì còn có thể trách ai nữa! 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  200 





Cho nên nói sai là hoàn toàn sai ở chính mình. Thực tế 

hiện tại mọi người  đều sai, cả thế gian đều sai. Do đó người 

giác ngộ  rất khổ, người giác ngộ không thể  cứu nổi thế gian. 

Tuy nhiên người giác ngộ có thể  cứu chính mình, chúng sinh 

mê hoặc cùng với người giác ngộ  bất hòa, người giác ngộ có 

thể hòa thuận với chúng sinh mê hoặc, vì người giác ngộ không 

tranh với họ. Họ muốn tiền, chúng ta đưa tiền, muốn danh đưa 

danh, muốn thứ gì ta cho thứ đó. Chúng ta không mong cầu thì 

không xảy ra xung đột. Vì cả hai cùng tham cầu nên mới xảy ra 

xung đột. Người mê cho rằng nếu không tranh thì không được, 

người trí hiểu rõ nhường nơi này thì lại được ở nơi kia, có khi 

còn  được nhiều hơn cái đã cho. Càng xả càng được nhiều, 

không cần phải cầu. Đó là đạo lý đức Phật đã dạy nhưng đáng 

tiếc, chúng sinh lại không tin tưởng. 

Cầu vãng sanh Tịnh Độ, thực hành xả bỏ. 





Chúng  tôi  đã giảng  điều này hàng trăm lần ngàn lần, 

nhưng không có người nghe thấu, không có người chịu làm 

theo. Chúng tôi vẫn phải giảng hàng vạn lần, ai nhập tâm, y 

giáo phụng hành thì sẽ được lợi ích. Nhiều năm giảng như vậy, 

chỉ được số ít, khoảng ba hoặc bốn người làm theo. Họ không 

tranh tài mà có thể xả tài. Không luận làm sự nghiệp gì, họ đều 

kiếm được tiền, trong khi người khác lỗ vốn. Ở đây cư sĩ Phó là 

một trong số ít những người đó, họ cứ xả ra, làm tài thí, pháp 

thí, vô úy thí, liều mạng mà làm. Ở Đài Loan cũng có một hai 

người, ứng dụng trong suốt mười mấy năm, nói với chúng tôi 

rằng thật hiệu nghiệm, Phật không gạt chúng ta. Bản thân chúng 

tôi cũng đã ứng dụng qua 50 năm, thực chứng hiệu nghiệm. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  201 





Người thế gian hy vọng  được nhiều tiền của, hy vọng 

được thông minh trí tuệ, được khỏe mạnh sống lâu, mà không 

nghe lời  đức Phật thì làm sao đạt  được sở nguyện. Mỗi ngày 

tâm không bình, tâm oán hận, thì chẳng những không đạt được, 

mà mạng càng ngày càng bị tổn hại. Sau khi chúng tôi từ Nhật 

Bản trở về, nghĩ đến câu nói của Lão Tử: “Hòa đại oán, tất hữu 

dư oán, an khả  dĩ vi thiện”, có nghĩa “hóa giải xung đột sâu 

nặng,” là yếu tố mỗi người chúng ta đều phải có. 



Gia đình xung đột, vợ chồng xung đột, rộng hơn nữa là 

xã hội, quốc gia, chủng tộc, tôn giáo xung đột, nên hóa giải 

xung đột là vô cùng cần thiết. Không hóa giải thì phiền phức, 

đời đời kiếp kiếp oan gia đối đầu, không hề ngừng dứt, đôi bên 

đều thống khổ. Trong tâm thanh tịnh của chúng ta không có 

xung đột, nên chỉ cần xuất hiện xung đột nhỏ thì liền chướng 

ngại việc vãng sanh. Khi sắp vãng sanh oan gia trái chủ tìm đến 

bên thân chúng ta để báo thù, không để chúng ta vãng sanh đó 

cũng chính là ma chướng mà chúng ta thường nói đến. Hôm 

qua, chúng tôi gặp một người đến từ Malaysia, người này bị ma 

dựa. Đây là trường hợp nghiêm trọng nhất trong rất nhiều người 

bị ma dựa, chúng tôi liền khuyên họ nên hóa giải, không hóa 

giải đời đời kiếp kiếp đôi bên đều chịu khổ, dày vò lẫn nhau. 

Không chỉ Thích Ca Mâu Ni Phật mà mười phương ba 

đời chư Phật thảy đều khuyên bảo chúng ta cầu sanh Tịnh Độ, 

nếu không tin tưởng, còn hoài nghi, thì đó là ngu si tột đỉnh, là 

Nhất Xiển Đề, người không có thiện căn mà kinh đã nói. Do đó 

chúng ta tiếp nhận lời khuyên bảo của tất cả chư Phật, ngay 

trong đời này nhất định phải sinh Tịnh Độ. Đã quyết tâm sinh 

Tịnh Độ thì còn có thứ gì không thể xả bỏ. Mọi thứ đều xả bỏ, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  202 



không còn so đo với người, sống được một ngày trên thế gian 

thì cứ hoan hỷ với mọi người. 

“Hằng thuận chúng sinh tùy hỷ công đức”, chúng sinh 

muốn thứ gì, tất cả đều tùy thuận, thì khi lâm chung chúng ta 

mới đi được. Nhất là những người trung niên trở lên, phải xem 

việc này là việc lớn trong đời. Khi đến bảy mươi tuổi thảy đều 

buông bỏ hết. Bản thân chúng tôi, một đời này cũng chỉ hướng 

đến hai từ “buông xả”, lời khuyên này hoàn toàn không dư 

thừa, vì lời thừa là tạo khẩu nghiệp, gây ra chướng ngại. Đức 

Thích Ca Mâu Ni Phật, 79 tuổi nhập Niết Bàn, tính theo tuổi ta 

là 80 tuổi. Thực tế thế gian này còn rất dài, nhưng bản thân 

chúng tôi đang đứng trước ngưỡng tuổi này nên cũng đã nghĩ 

đến lúc sắp ra đi. Khi chúng ta có quan niệm chuẩn bị này thì 

mới có thể buông bỏ, mới có thể không tranh với người. Ai cần 

danh, ta cho danh, cần lợi ta đưa lợi, muốn cả  địa cầu này, 

chúng ta đều nhường tất. Sau đó hân hoan vui vẻ ra đi, chúc 

phúc cho người ở lại sống tốt và hòa thuận. 



Đại sư Ấn Quang dạy người cầu sanh Tịnh Độ bằng cách 

dán chữ “Chết” lên trán để hàng giờ hàng phút tâm niệm mình 

sắp phải ra đi, đừng nên tranh giành, đấu đá. Cuộc đời như giấc 

mộng, rỗng không. Sáu trăm quyển kinh Đại Bát Nhã mà đức 

Phật giảng trong suốt hai mươi hai năm luôn lặp đi lặp lại câu 

“tất cả pháp không, sở  hữu hết thảy  đều không”. Khi thật sự 

thông hiểu, minh tường, tâm sẽ định, không còn tranh đua. Tâm 

định khai trí tuệ, việc xuất thế gian sẽ dễ dàng tường tận, đọc 

kinh cũng dễ dàng liễu ngộ. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  203 





Chúng ta không những phải xả cả địa cầu này, xả cả cõi 

Dục, cõi Vô Sắc, mà còn phải xả luôn mười pháp giới. Thanh 

Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật tất cả  đều phải xả. Rời mười 

pháp giới mới có thể đến được Nhất Chân Pháp Giới, đây chính 

là sự buông bỏ mà Đại sư Chương Gia đã dạy chúng tôi. Vì sao 

chúng ta không ra khỏi  được mười pháp giới? Vì chúng sinh 

sáu cõi không thể thoát khỏi luân hồi, họ không chịu xả luân 

hồi, đó là sai lầm. Trong pháp giới vốn dĩ không có những thứ 

này. Những thứ này là từ vọng tưởng, phân biệt chấp trước biến 

hiện ra, nên chúng là huyễn tưởng, không có gì là chân thật. 

Chúng ta lấy giả cho là thật, cái thật thì lại hoàn toàn không 

biết. Rất đáng thương. Hiện tại chúng ta tuy ở trong vòng lẩn 

quẩn của sáu cõi, nhưng nếu muốn giúp chúng sinh cũng trong 

vòng lẩn quẩn, thì chúng ta phải thật sự hy sinh cống hiến bằng 

cách y giáo phụng hành. Hãy là tấm gương cho người noi theo. 



Đời sống của bản thân chúng tôi rất thoải mái, nhiều 

hạnh phúc, bởi vì chúng tôi buông bỏ  được. Trước lời hủy 

báng, chúng tôi cảm kích và thật tâm tán thán. Vì sao tán thán? 

Vì người hủy báng chính là ân nhân giúp ta tiêu nghiệp chướng. 

Nghiệp chướng nếu không thể tiêu, về sau cũng phải tiêu ở ba 

đường ác. Ba đường ác từ nghiệp chướng của chúng ta mà biến 

hiện ra. Ác nghiệp ác chướng nhất  định phải tiêu, không tiêu 

không thể kiến tánh. Ba đường thiện cho chúng ta tiêu phước. 

Phước cũng phải tiêu, ác cũng phải tiêu. Sáu cõi không gì khác 

đó là tiêu nghiệp. Đến ba đường thiện để tiêu nghiệp thiện, ba 

đường ác để tiêu ác nghiệp. Tâm thanh tịnh không có ác cũng 

không có thiện, gọi là “chân thiện”. Trong kinh, đức Phật gọi 

“thiện nam tử, thiện nữ nhân,” là ám chỉ người thiện ác đều 

không có, đó là chân thiện. Vì vậy không nên nhầm lẫn, thiện 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  204 



ác chỉ là tương đối trong sáu cõi luân hồi. Khi trở thành Phật Bồ 

Tát thì thiện đó là “thuần thiện”. 

Thanh tịnh - Bình đẳng giác.   



Ngày nay số người hoằng pháp, người tu hành quá ít. 

Người hoằng pháp phải thật tu, không chỉ chuyên tâm học kinh 

giáo mà còn phải dấn thân phục vụ thì mới có thể dạy người, 

giáo hóa chúng sinh. Thân phận xuất gia và tại gia là như nhau, 

hoàn toàn bình đẳng. Năm xưa Thế Tôn còn tại thế đã thị hiện 

cho chúng ta xem: một vị là Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện 

Phật xuất gia, một vị là cư sĩ Duy Ma Cật thị hiện làm Phật tại 

gia. Đó là hai vị Phật đồng thời xuất hiện ở thế gian. Hai vị này 

địa vị bình đẳng, không hề khác biệt. Tại gia và xuất gia có thể 

thành Phật như nhau, có thể hoằng pháp lợi sinh, phổ độ chúng 

sinh như nhau. Kinh Duy Ma Cật, các đệ tử lớn của Thế Tôn: 

Xá Lợi Phất, Mục Kiền Liên, Ca Diếp,… nhìn thấy cư sĩ Duy 

Ma cũng liền đảnh lễ ba lạy, nhiễu quanh phía hữu ba lần. 



Điều  đó cho thấy, do chúng ta si mê hoặc  điên  đảo, có 

phân biệt, chấp trước, khi vừa xuất gia mặc áo tu sĩ thì liền xem 

thường người tại gia. Thật sai lầm! Cho nên người xuất gia 

ngày nay tạo tội nghiệp nặng hơn thời trước. Nhiều vị tu hành 

không bằng người tại gia do không hiểu được đạo lý này, cho 

rằng khi vừa mặc y áo vào thì trở thành bậc bề trên, hơn tất cả, 

không ai có thể so sánh được. Tâm ngạo mạn  đã sinh thì tội 

nghiệp này sẽ rất nặng, chướng đạo bám theo. Phật pháp là bình 

đẳng, kinh Vô Lượng Thọ nói “Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác”, 

không bình đẳng với người là một sai lầm. Chúng ta phải cảm 

tạ Phật Bồ Tát đã thị hiện như tấm gương để chúng ta xem thấu. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  205 





Chúng ta nghe kinh đều biết, không tu mười hạnh Phổ 

Hiền thì không thể viên thành Phật đạo. Thứ nhất “Lễ kính chư 

Phật”, chư Phật đó chính là tất cả chúng sinh, là quá khứ Phật, 

hiện tại Phật, và vị lai Phật. Chúng sinh là vị lai Phật, muỗi kiến 

đều là Phật. Ai không đồng tình ý niệm này thì “Lễ kính chư 

Phật” không cách gì tu được. Chỉ trừ riêng ta là một phàm phu, 

tất cả đều là Phật, tình dữ vô tình đều là Phật, nghĩ như vậy mới 

có thể tu hạnh Phổ Hiền. Chúng ta không vừa mắt cái này, thấy 

khó chịu cái kia thì làm sao có thể thành tựu “Thanh Tịnh Bình 

Đẳng Giác” ở hiện tiền. Hạnh Phổ Hiền chính là “Thanh Tịnh 

Bình Đẳng Giác”. Đã tu hạnh Phổ Hiền thì trong gia đình cũng 

không còn cảnh bất hòa xảy ra, vì đã xem người nhà của mình 

đều là Phật,  đều là Bồ Tát, chỉ mình ta là phàm phu, nghiêm 

cung kính cẩn họ thì oan kết gì cũng đều được hóa giải. 



Xung đột chỉ phát sinh khi ta cảm thấy mình được, người 

khác không được, ta xem thường họ. Do đó câu nói của Lão tử 

“Hòa  đại oán tất hữu dư oán”, tu hạnh Phổ Hiền thì dư oán 

không còn, oan kết được triệt để hóa giải gọi là “lễ kính”, cung 

kính tất cả. Thường ngày chúng ta bái sám đều mở sám văn chỉ 

biết tụng niệm làu làu nhưng không ứng dụng hành trì, vẫn còn 

vừa mắt cái này, ghét bỏ cái kia, như thế là gạt mình gạt người. 

Trên gạt Phật Bồ Tát, dưới gạt tất cả chúng sinh, giữa gạt chính 

mình, làm gì có công đức. Sám hối như vậy không được hiệu 

quả gì, tâm không chuyển  đổi không bằng niệm câu A Di Đà 

Phật. 



“Xưng tán Như Lai”, vậy đối với tất cả chúng sinh chúng 

ta có phải xưng tán không? Chư Phật từ trên tướng mà nói, 

không có phân biệt, cho dù chúng sinh là thiện hay ác, đều bình 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  206 



đẳng lễ kính. Nhưng xưng tán Như Lai thì có khác biệt. Như 

Lai từ nơi “Tánh” mà nói, tương ưng với tánh đức là thiện, cần 

xưng tán; không tương ưng với tánh đức là bất thiện, bất thiện 

thì không nói, không hủy báng, cũng không tán thán. Bồ tát Phổ 

Hiền đối nhân xử thế tiếp vật như vậy, ai tạo ác lớn, ngài không 

nói một câu; ai tạo việc thiện dù rất nhỏ, Ngài liền tán thán. 

Chúng ta nên theo đó mà ứng dụng. Mỗi ngày chúng ta tụng 

“Nhất giả lễ kính chư Phật, Nhị giả xưng tán Như Lai, Tam giả 

quảng tu cúng dường…”, chúng tôi thấy thế thường hay cảm 

thán rằng “ngày ngày gạt Phật Bồ Tát”. Thời khóa sớm tối, 

sáng sớm gạt một lần, buổi tối lại gạt tiếp lần nữa. Mỗi ngày 

đều đặn gạt không thiếu một thời. Như vậy phỏng có công đức 

gì? Cho nên phiền não ngày một nhiều hơn, năm sau nhiều hơn 

năm trước, trí tuệ không khai mở, ngu si càng tăng. 

Thực làm, sống mẫu mực, bền bỉ hóa độ chúng sinh 



Lão  cư  sĩ  Hạ Liên dạy chúng ta không gì khác hơn chỉ 

một câu nói “thật làm”, Phật dạy thế nào thì ta làm như thế đó, 

không nên quản việc người. Người khác có làm hay không 

không liên quan đến chúng ta 



Người khác là tâm luân hồi, tạo nghiệp luân hồi, nếu 

chúng ta giống họ, vậy chẳng phải tiếp tục tạo nghiệp luân hồi, 

tiếp tục hướng vào ba đường ác mà đi. Chúng ta nhất định phải 

y theo giáo huấn của kinh luận. Phật dạy chăm chỉ nỗ lực hành 

trì. Bắt đầu từ tam phước, sáu phép hòa, mười nghiệp thiện mà 

làm. Làm không được thì các thứ khác không cần phải nói. Về 

già tự suy xét mình đã làm được hay chưa? Tam phước: “Hiếu 

thân tôn sư. Từ tâm bất sát. Tu thập thiện nghiệp” đã làm được 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  207 



chưa? chưa được thì phải học, “sống đến già, học đến già, học 

không hết”, nỗ lực mà học. 



Phải bắt  đầu từ gia đình, người học Phật là người mô 

phạm cho người khác, là mô phạm cho cả gia đình, là gia đình 

tốt nhất trong tất cả gia đình trên thế giới. Chúng ta học Phật 

mà không cảm hóa được người nhà thì việc học Phật đó không 

thành công. Cuộc đời chúng tôi đều gửi nơi nhà người, bản thân 

không có đạo tràng, đều  ở nhờ người khác, phải nghe người 

khác, thực tập “Hằng thuận chúng sanh. Tùy hỷ công đức”. Sau 

khi rời Singapore, hiện tại ở Châu Âu xây dựng một đạo tràng 

nhỏ, trong đó khoảng vài chục người ở. Hiện tại chúng tôi đang 

dạy họ, khuyên họ đối đãi bình đẳng, hòa thuận với nhau. Nếu 

họ không hòa thì đạo tràng đó chúng tôi xin tặng cho họ, tự 

mình sẽ đi tìm nơi khác. Vì họ không hòa thuận, xem như giáo 

học của chúng tôi thất bại triệt để, còn mặt mũi nào xuất hiện 

nơi  đó nữa. Tặng họ  nơi  đó  để báo ân Phật tổ, báo ân Quán 

Trưởng Hàn, người tiếp nhận họ vào. Sau khi bà vãng sanh 

những người này đã không có chỗ để đi. Chúng tôi sẽ lo cho họ 

được an ổn, giao phó rồi sẽ tự đi tìm chòi tranh nhỏ, đạm bạc 

tình đồng đạo, cuối đời cùng nhau tu học. 



Cho nên chúng tôi rất mong muốn áp dụng giáo huấn của 

Đại sư  Ấn Quang vào thời  đại này, đạo tràng chỉ nên nhỏ, 

không vượt quá hai mươi người, không hóa duyên, không làm 

pháp hội, không làm kinh sám Phật sự, mọi người chỉ cùng ở 

với nhau chăm chỉ niệm Phật, một lòng một dạ cầu sanh Tịnh 

Độ. Người thực sự hữu duyên, có thể buông bỏ tất cả thân tâm 

thế giới, cùng tu học với nhau. Chúng tôi ở thế gian này, nhiệm 

vụ chân chính là giảng kinh thuyết pháp, đem kinh điển giảng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  208 



giải tường tận, giới thiệu  đến mọi người, cho nên việc giảng 

kinh không thể gián đoạn. Chúng tôi muốn lập chòi tranh nhỏ, 

một tịnh xá nhỏ, trong đó có một góc thu hình, hiện tại thể lực 

có thể giảng bốn giờ mỗi ngày, chúng tôi sẽ tiếp tục giảng trong 

đạo tràng nhỏ này. Sau đó thu đĩa, giao đến khắp nơi  để  mọi 

người cùng xem. Đó là báo ân Phật, báo ân chúng sinh. Tu hành 

là việc của chính mình, hiện tại phải nỗ lực, không nên giãi đãi. 

Vì khi giãi đãi, thì việc vãng sanh bị chướng ngại, cho nên việc 

gì cũng phải thật làm. 

Truy nguồn gốc của xung đột để tìm cơ sở hóa giải 



Sau khi từ Nhật Bản trở  về, chúng tôi đã viết ra bức 

hoành gồm hai câu của người xưa: “Đồ tri hòa kỳ đại oán, nhi 

bất tỉnh kỳ  đại oán chi sở do hưng”, có nghĩa là chúng ta chỉ 

biết hóa giải tranh chấp, xung đột nặng nề mà không biết được 

cội gốc của tranh chấp xung đột ở nơi đâu. Câu thứ hai là “Tuy 

hòa chi dĩ chí công, nhi bất miễn hữu dư oán”, có nghĩa là dùng 

công bình, công chánh để hòa giải. Bức này in xong sẽ tặng đến 

mọi người. 



Tình  huống “bằng mặt nhưng không bằng lòng”, ngoài 

mặt đã hóa giải nhưng trong lòng vẫn còn oán hận, vịêc này sẽ 

khó. Oán hận của chúng ta sinh ra từ tình chấp, cảm tình chấp 

trước. Tình chấp do mê mất đi bổn tánh. Trong bổn tánh không 

có tình chấp, mê mất đi bổn tánh mới sinh tình chấp. Cái tình 

này chính là phân biệt, chấp này chính là chấp trước mà kinh 

giáo Đại thừa gọi là tám thức, 51 tâm sở. Trong tám thức, A Lại 

Da là khởi tâm động niệm, Mạt Na là chấp trước, thức thứ sáu 

là phân biệt, cũng là tình chấp. Sau khi mê mất đi tự tánh, đem 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  209 



tự tánh biến thành tám thức, gọi là tình chấp. Trong A Lại Da 

gom chứa từ vô lượng kiếp đến nay kết thành chủng tử. Vì vậy 

cái dư oán này không thể hóa giải. Tự tánh vốn không mê vọng, 

làm gì có oán kết. Cho nên muốn hóa giải oán kết, mỗi người 

đều phải tu phá phẩm vô minh, chứng một phần pháp thân, đến 

cảnh giới báo độ  của chư Phật, “Thật Báo Trang Nghiêm Độ 

của Chư Phật”.  Đây gọi là giải quyết triệt  để  cứu cánh viên 

mãn, việc này tương đối khó. 



Ngoài ra còn phương pháp khác, đó chính là mang 

nghiệp vãng sanh sinh đến thế giới Tây phương Cực Lạc, thì 

vấn đề này cũng được giải quyết cứu cánh viên mãn. Cho nên 

câu nói của Lão tử, chúng ta biết, ngay trong một đời này, nếu 

không sinh đến thế giới Tây Phương Cực Lạc thì rất khó hóa 

giải. Vì cái tình kết trong A Lại Da thức không thể khai mở. 

Chúng ta xung đột với tất cả chúng sinh trên thế gian, phiền 

phức rất lớn, đời đời kiếp kiếp khổ không nói ra lời. Chúng ta 

có thể đi đến thế giới Tây Phương cực lạc, sau khi đi sẽ trở lại, 

thừa nguyện tái lai, giúp đỡ những chúng sinh khổ  nạn. Tình 

kết mê đã quá nặng, là gốc của khổ nạn, chúng ta đến giúp đỡ, 

làm người hòa giải. Chư Phật Bồ Tát ứng hóa ở mười pháp giới 

không gì khác hơn là làm người hòa giải. 



Cho nên câu thứ nhất này, “Đồ tri hòa kỳ đại oán, nhi bất 

tỉnh kỳ đại oán chi sở do hưng”, ý tứ sâu sắc vô cùng, cho thấy 

việc học Phật nếu không thành tựu thì không thể giải quyết 

được vấn đề của chính mình. 



Vua  Thương Thang, một bậc thánh nhân đã từng nói 

“Vạn phương hữu tội, tội tại trẫm cung”, người trong thiên hạ 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  210 



có tội, tội đó do ta. Bởi vì ông là quốc vương, nhân dân có tội, 

cũng vì quốc vương không dạy tốt. Chúng ta thể  hội ý này, 

quay  đầu nhìn lại gia đình mình. Một người trong gia đình 

không tốt, thì chính ta có tội, không thể trách cha mẹ, anh chị 

em. Giác ngộ mà không thể cảm hóa được người nhà thì có tội, 

lỗi  ở chính mình. Thánh nhân không giống người thường. 

Người thường quy đúng về ta, quy lỗi cho đối phương, như vậy 

là đại tội, không tội nào nặng hơn. Người lãnh đạo bất cứ đoàn 

thể nào, đoàn thể không tốt thì người lãnh đạo có tội. Trách 

nhiệm của người lãnh đạo gói gọn trong ba chữ: “Quân, Thân, 

Sư” Chỉ cần làm tròn ba chữ này, công đức vô lượng. 



Quân là lãnh đạo, kế hoạch chiến lược, dẫn dắt. Thân là 

chăm lo, nuôi dưỡng. Sư là giáo dục, nếu giáo dục không tốt, 

chúng ta không thể giải quyết vấn  đề  đời sống của nhân dân, 

không thể lãnh đạo, tội lỗi sẽ rất nặng. Lời nói của vua Thang 

rất có đạo lý, người lãnh đạo các cấp trong xã hội nên hiểu ý 

này. Ngoài ra Trang tử, là một dân thường cũng nói “dĩ đắc vi 

tại nhân, dĩ thất vi tại kỷ” 



Trong hội nghị ở Cang Sơn chúng tôi đã dẫn hai câu nói 

trên, nếu chúng ta làm công tác hòa bình thì phải chuyển  đổi 

quan niệm, người khác đều  đúng, lỗi lầm là chính mình. Nói 

người khác sai là ta sai, người khác đúng là ta đúng. Những 

người tham dự sau khi nghe rất cảm khái và cho rằng quá khó. 

Khó cũng phải làm. Đây chính vì thế giới an định hòa bình mà 

cống hiến. Chỉ nói trên miệng, kêu gọi hòa bình, kêu gọi an 

định, thì hòa bình an định không thể được thực hiện. Người làm 

công tác hòa bình cần ưu tư điều này. Trung Hoa có một thánh 

nhân là vua Thuấn, vua Thuấn nhìn thấy mọi người đều đúng, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  211 



chỉ có mình sai, cho nên mỗi ngày phản tỉnh, mỗi ngày thay 

đổi, tự làm mới, trở thành đại thánh nhân. 



Cuối cùng, tất cả chúng ta hãy đồng khích lệ  lẫn nhau. 

Người xưa nói “nhiên tắc thánh nhân, thường thọ thiên hạ chi 

trách” là người tốt, học thánh hiền, đi con đường chánh pháp, ắt 

sẽ có nhiều người đố kỵ, hủy báng, nhục mạ, chúng ta phải chịu 

trách cứ  của thiên hạ, không nên phát khởi oán hận trách cứ 

người khác thì oán hận từ vô lượng kiếp mới có thể hóa giải 

được. 

 ---o0o--- 

BÀI PHÁP LỤC HÒA 

 Hòa Thượng Thích Thanh Từ 

 ---o0o--- 

Hôm nay đột xuất tôi được chư Tăng Ni và Phật tử tỉnh 

Quảng Ngãi mời về  đây thăm viếng,  đồng thời xin một thời 

pháp ngắn. Đến nơi, được sự đón tiếp của đông đảo quý vị, lại 

còn có các em trong Gia đình Phật tử nữa, tất cả đều vượt ngoài 

sức tưởng tượng của chúng tôi. Vì thế tuy đi đường nhọc nhằn, 

tôi cũng không nỡ từ chối nói pháp cho quý vị nghe, do đó có 

bài pháp  Lục Hòa này. 

Tăng Ni là hàng xuất gia đều biết tính quan trọng của 

phép Lục hòa đối với  đời sống Tăng  đoàn. Quý vị phải  ứng 

dụng cho được những điều căn bản đức Phật đã dạy, đồng thời 

nhắc nhở gia đình Phật tử cùng hiểu biết, sống  đúng với tinh 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  212 



thần ấy. Khi lập Thiền viện, nghiên cứu kỹ giới luật nhà Phật, 

tôi thấy sáu phép hòa thuận là phần căn bản, đức Thế Tôn dạy 

cho hàng tu sĩ chúng ta. Thế nên nói tới Tăng, Ni là nói tới Lục 

hòa. 

Tăng, chữ Phạn là Sangha, Trung Hoa dịch âm là Tăng-

già, dịch nghĩa là Hòa hợp chúng. Tức chỉ  một số tu sĩ, hoặc 

Tăng hoặc Ni sống chung với nhau trong tập thể, hòa hợp vui 

vẻ tu hành, nên còn gọi là hòa hợp Tăng. Quý thầy, quý cô sống 

hòa hợp thì gọi là Tăng, không hòa hợp thì không đủ nghĩa của 

Tăng.  Đức Phật  đặt sự hòa hợp trên tất cả các giới luật. Nếu 

chúng ta sống không hòa hợp thì sự tu hành không bao giờ tiến. 

Đa số Tăng Ni đều biết Lục hòa rồi, nhưng ở đây tôi cũng xin 

nhắc lại từng phần để quý vị thấy được chỗ thấu đáo Phật dạy. 

1. Thân hòa đồng trụ:  

Điều này vào thời đức Phật thực hiện rất dễ, nhưng thời 

chúng ta ngày nay hơi khó một chút. Bởi vì sống chung một 

chùa, một Tinh xá thì chư Tăng hoặc chư Ni cùng ăn, cùng ở, 

cùng làm, cùng tu như nhau không khó. Tất cả nếp sống, công 

tác, hạnh kiểm tu hành hằng ngày đều như nhau, gọi là thân hòa 

đồng trụ. Trong trường hợp mỗi thầy, mỗi cô ở  mỗi chùa thì 

việc hòa hơi khó. Vì vậy thân hòa đồng trụ là chỉ cho một tập 

thể chung sống một chỗ, chớ không chỉ cho những người sống 

rời rạc. Cho nên các vị sống riêng tư phải chịu thiệt thòi này. 

Chúng ta sống trong chùa hay Thiền viện thì thực hiện 

thân hòa đồng trụ dễ. Bởi vì không ở riêng, không có quyền lợi 

riêng nên làm cùng làm, ăn cùng ăn, mặc cùng mặc, mọi công 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  213 



tác hay giờ tu hành đều nhịp nhàng với nhau. Hòa hợp như vậy 

thì nếp sống đạo đức rất tốt. Đó là nói về thân hòa đồng trụ. 

2. Khẩu hòa vô tranh:  

Tức miệng cùng hòa hợp nhau, không gây gổ, không nói 

những lời dữ, lời nặng nề, không tranh hơn thua với nhau. Tăng 

Ni thấy điều này dễ hay khó? Nhất là phái nữ sống chung với 

nhau một chùa, có cãi không? – Có, nên điều này rất khó. Ở đây 

tôi nhắc chung cho cả các Phật tử  tại gia. Chúng ta sống làm 

sao  được khẩu hòa vô tranh, tức là miệng nói những lời hòa 

nhã, nhẹ nhàng, dễ  mến, chớ không cãi lẫy, rầy la lớn tiếng. 

Nhưng e rằng có vị làm Trụ trì hoặc Tri sự nói: “Sai làm mà 

không làm, không rầy sao được?” Mới nghe thấy có lý nhưng 

trên tinh thần đạo đức thì khác. 

Chúng ta lâu nay có quan niệm, những gì mình nghĩ đều 

cho là đúng, ai nói khác hơn mình không vui, mà không vui thì 

có cãi. Ví dụ có hai người, một người khen hoa hồng đẹp, một 

người chê xấu. Người khen hoa hồng  đẹp bị người kia chê: 

“Nói bậy, nó xấu như vậy mà nói đẹp, đẹp ở chỗ nào?” Bấy giờ 

người khen hoa hồng đẹp chắc khó nín được. Khi mình nói đẹp, 

người khác chê xấu thì bực bội nên cãi nhau. Cả hai đều không 

biết  điều  đó  đúng hay không? Mỗi người có quyền nhìn, có 

quyền nhận định riêng. Ta thấy đẹp, đó là nhận định riêng của 

mình. Người khác thấy xấu, đó là nhận định riêng của họ. Cho 

nên muốn khỏi cãi nhau, chúng ta lắng nghe Phật dạy trong 

kinh A-hàm: Người biết tôn trọng chân lý là khi nói điều gì, chỉ 

nói “đây là cái nghĩ của tôi”. Ngang đó thôi, không thêm chữ 

“đúng”. Nếu nói tôi nghĩ đúng thì sanh chuyện ngay. Mỗi người 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  214 



có quyền nhận  định riêng, hoa hồng không cãi đẹp xấu, mà 

mình cãi với nhau làm chi? Nó là nó thôi. Tại vì ta cho nhận 

định của mình là đúng, người khác nói ngược lại thì nổi sân lên. 

Mà nhận  định của mình có đúng chân lý chưa? Dĩ nhiên là 

chưa. 

Tôi thường ví dụ, hôm trước tôi ngồi trên núi, thấy hướng 

Nam có cụm mây đen, gió thổi đùa qua, một lát mưa xuống ào 

ào. Hôm nay tôi thấy cụm mây đen như thế, nghĩ thế nào cũng 

mưa nên bảo quý thầy đem đồ vô. Nếu thầy nào không nghe lời 

tôi sẽ giận và rầy la. Đó là do tôi lấy kinh nghiệm hôm trước đặt 

cho hôm nay. Nhưng không ngờ  một lát gió đổi hướng, mây 

tan, trời không mưa. Lúc đó sao? Mình kêu người ta đem đồ vô, 

nhưng trời không mưa, mình có xin lỗi không? Lỡ  rồi làm 

thinh, không ai nhắc tới thì thôi, thông qua luôn. Quý vị làm 

Trụ trì, Tri chúng hay vấp phải lỗi này lắm. 

Trên thế gian, mọi sự việc xảy ra đều tùy duyên. Hôm 

qua duyên khác hôm nay duyên khác. Vậy tất cả suy nghĩ của 

chúng ta có đúng không? – Đúng một phần thôi, chớ chưa phải 

tuyệt đối. Nhưng khi suy nghĩ điều gì, ta thường cho đó là đúng 

tuyệt đối, ai làm khác thì nổi giận liền. Do nổi giận nên gây ác 

khẩu, nói bậy, nói những lời vô nghĩa, khiến cho người ta đau 

buồn. Đó là phạm lỗi khẩu hòa vô tránh. 

Tăng Ni phải nhớ, sống sao cho người đến chùa, Tinh xá 

không nghe một tiếng la hét nào hết. Như thế mới tốt, mới vui 

hòa. Nếu vào chùa lát nghe cô này la, cô kia cự thì có hòa 

không? Người tu còn không hòa, làm sao dạy Phật tử sống hòa 

vui được. Cho nên Phật bắt buộc chúng ta phải lấy chữ “Hòa” 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  215 



làm nền tảng tu và dạy người. Phải hiểu nhận định của mình chỉ 

đúng phần nào thôi, chớ không bảo đảm trăm phần đều đúng. 

Nên khi trình bày ý kiến của mình với người khác, chỉ nên nói 

“cái hiểu của tôi như thế, anh chị có thể nghĩ khác” thì không 

có lỗi, chớ đừng vội cãi vã. Nhiều khi ta cãi trước khi sự việc 

đến. Đó là điều không có tốt trong đạo. Cho nên Tăng Ni phải 

tự kiểm  để biết những gì sai lầm của mình, mà chỉnh lại cho 

đúng. 

3. Ý hòa đồng duyệt:  

Ý của chúng ta hòa hợp, vui vẻ  với nhau. Hòa thì vui. 

Muốn hòa vui thì phải làm sao? Phải  đừng cho cái nghĩ  của 

mình là đúng. Ta thích điều  đó mà người khác không làm, 

không giúp, còn ngăn cản thì mình có giận không? – Chắc chắn 

là giận. Nhưng quý vị thử nghiệm lại xem, huynh đệ  sống 

chung, tất cả ý niệm, suy gẫm đều giống hệt hay mỗi người mỗi 

ý? Hầu hết là mỗi người mỗi ý, không ai giống ai. Nếu giống 

hệt Phật không bắt chúng ta hòa làm chi. Người nghĩ thế này, 

người nghĩ thế  nọ, không giống nhau thì sống chung có vui 

không? – Sống gượng thôi chớ không vui. Người tu mà bực bội, 

không vừa lòng mãn ý thì sống năm mười người, hai ba chục 

người hoặc cả trăm người thì chắc lộn xộn lắm. Bởi vậy nên cái 

hòa của ý hết sức quan trọng. 

Bây giờ muốn ý hòa chúng ta phải làm sao? Phật dạy 

muốn hòa thuận với nhau, trước hết không nên bám giữ, cố 

chấp ý riêng của mình. Tại sao? Vì ý là cái suy nghĩ luôn luôn 

sanh diệt. Mà suy nghĩ thì không bao giờ đúng một trăm phần 

trăm, mười phần trúng được năm ba phần thôi. Có sai nên biết ý 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  216 



mình chưa toàn vẹn, chưa bảo đảm, làm sao cố chấp được. Nếu 

trên thế gian, suy nghĩ cái gì đúng cái ấy thì người ta có nghèo 

khổ không? – Chắc không ai nghèo khổ  hết. Bởi vì suy nghĩ 

đâu đúng đó, thì thiên hạ đều làm giàu hết rồi. Trong đạo cũng 

vậy, nếu ta nghĩ gì đều đạt hết thì ngày nay chùa nào cũng to, 

Phật cũng lớn, mọi người  đều quy hướng về mình, nhưng sự 

thật không phải vậy. Ý nghĩ không hoàn toàn mà ta cố chấp, 

bảo vệ, đó là sai lầm. Từ sai lầm này sanh ra tranh cãi, bực bội 

với nhau, đi  đến chỗ không còn tình, không còn nghĩa gì cả. 

Nên biết Phật dạy người tu sống giữ ý hòa đồng duyệt để cuộc 

sống hòa vui, chớ không buồn giận, oán hờn nhau. 

Thực tế ở trong chùa hay Thiền viện, tất cả Tăng Ni đều 

hoàn toàn hài lòng, vui vẻ hết hay ráng nhịn nhau? Ráng nhịn 

nhau mới yên, chớ không ai bằng lòng ai. Đó là chuyện thường. 

Trong việc tu hành, chúng ta phải xét thật kỹ, tu là để giải thoát 

sanh tử, cứu độ chúng sanh. Nếu trong chúng năm mười người, 

mỗi người nghĩ khác, ai cũng cố chấp ý nghĩ của mình là đúng 

thì cuộc sống có hòa vui không? Năm mười người  đã không 

hòa được, nói gì độ chúng sanh! Chẳng lẽ độ cho nhiều để cãi 

cho lắm sao? Cho nên quý vị thu đệ  tử, phải khéo hòa hợp 

chúng, không để có những ý niệm riêng tư. 

Sống được hòa vui như vậy, ai đến chùa cũng thấy niềm 

vui toát ra cả, không có gì khó chịu hết. Ngược lại nếu nội bộ 

trong chùa không hòa vui, ý Tăng Ni không hợp, Phật tử  bắt 

gặp những bất bình của mình, khiến họ kinh sợ, không dám đến 

chùa nữa. Thế nên quan trọng là chúng ta phải hòa vui với 

nhau. Điều này không thể thiếu được ở một người tu. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  217 



4. Kiến hòa đồng giải:  



Tức những thấy biết của mình, chúng ta cùng đem ra giải 

thích để huynh đệ cùng hiểu, cùng thông cảm với nhau. 



5. Giới hòa đồng tu:  



Chúng ta cùng giữ giới với nhau, không dám sai phạm để 

cùng an vui tu tập. 



6. Lợi hòa đồng huân: 



Ở trong chùa hay Tinh xá, nếu có ai cúng dường thì Tăng 

Ni cùng chia đồng  đều nhau, không được người nhiều, kẻ ít. 

Nhưng bệnh của Phật tử bây giờ thấy thầy cô nào dễ thương thì 

cúng nhiều, thầy cô nào quý vị không thích thì cúng ít hoặc 

không cúng. Người được nhiều cũng không dám chia cho người 

ít, sợ  bổn  đạo biết  được buồn. Do đó sau một thời gian trong 

chùa có người giàu, kẻ nghèo. Người nghèo không có xu con, 

người giàu dư dả xài không hết. Như vậy đâu thể gọi là lợi hòa 

đồng huân. 

Bởi thế, muốn thực hiện  điều này tôi bắt buộc Tăng Ni 

trong các Thiền viện không được nhận tiền riêng. Ai cúng thì 

cúng chung cho tập thể, Ban quản chúng nhận rồi dùng cho 

những nhu cầu chung, chia đều toàn chúng, không được thương 

người này chia nhiều, ghét người kia chia ít. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  218 



Tóm lại, trong sáu điều “hòa” của nhà Phật, chúng ta xét 

thật kỹ để ứng dụng tu hành. Nếu chư Tăng, chư Ni sống chung 

trong một chùa hoặc Tinh xá hòa hợp như  vậy, thì Phật pháp 

truyền bá rất dễ dàng. Ta khỏi cần thuyết pháp cho Phật tử 

nghe, chỉ cần nhìn thấy nếp sống của mình, trên dưới hòa thuận 

vui vẻ thì họ liền quý mến. Quý vị thuyết pháp hay, người ta 

mới nghe thì phục, nhưng tới chùa mình thấy lục đục, kẻ phiền 

người giận tất nhiên Phật tử sẽ thối Bồ-đề tâm. 

Thế nên trọng tâm của người tu, dù không giỏi nhưng 

khéo sống đúng với tinh thần lục hòa của đạo Phật thì việc tu 

tập sẽ được tiến triển đều, đồng thời giúp cho tín tâm Phật tử 

ngày càng sâu đối với Tam Bảo, nhất là Tăng bảo. Tăng Ni 

trong mùa An cư kiết hạ, quý vị cố gắng tập sống theo tinh thần 

lục hòa. Dù chưa trọn vẹn nhưng chúng ta cố tập, từ từ cũng sẽ 

được hoàn bị. Có thế việc tu mới lợi lạc. Nếu chúng ta không 

tập sống lục hòa thì sự tu chỉ có hình thức thôi, niềm an vui lợi 

lạc không được bao nhiêu. Đó là tôi nói riêng về Tăng Ni. 

Tiếp theo, tôi nói qua giới Phật tử. Quý vị ai cũng muốn 

có cuộc sống vui hòa nhưng thật ra rất khó. Như năm 1996 tôi 

có qua Mỹ, một số Phật tử ở Cali ham tu thiền, họ xin lập đạo 

tràng khoảng ba, bốn chục vị. Tôi nhớ chư Tăng thì giữ lục hòa, 

nên Phật tử giữ tam hòa được rồi. Nếu Phật tử ở tại gia đình mà 

giữ được tam hòa là đã tiến bộ lắm. Tam hòa là gì? – Là thân 

hòa, khẩu hòa, ý hòa. Thân hòa thì dễ rồi, còn khẩu hòa, ý hòa 

dễ hay khó? Phần nhiều Phật tử  tại gia ít được khẩu hòa. Tại 

sao? Vì quý vị luôn luôn nghĩ mình đúng, nên nói gì người khác 

không nghe theo thì giận. Trong bụng giận rồi thì thốt ra lời nói 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  219 



khó chịu, nặng nề. Người nghe lời nói nặng cũng không chịu 

nhịn, sợ thua nên sanh ra đôi chối, cãi vã, thành ra không hòa. 

Ví như chúng ta ra đường, bị ai đó có ác ý chửi “cha 

chị”, lúc đó mình giận không? – Nổi giận liền. Nhưng nếu khi 

người ta nói “cha chị”, mình liền thưa: “cám ơn anh, cám ơn chị 

đã nhắc tới cha tôi”, vậy thôi, mình quên người ta nhắc lại cho 

nhớ, nổi giận làm gì? Hoặc giả  sử ta làm trái ý ai, họ  mắng 

mình là con bò, khi ấy ta nên nói thế này: “Dạ phải, tôi có uống 

sữa bò.” Uống sữa bò thì tế bào bò có trong mình, cãi làm chi, 

có xấu hổ gì đâu! Nhưng nghe nói con bò thì quý vị giận đùng 

đùng lên, rồi hung dữ với nhau. Nếu xét theo lẽ thật, đâu có gì 

đáng kể. Hiểu vậy Phật tử cười hoài không giận gì hết. 

Khi trí tuệ không sáng, người ta bực bội nói lời vô nghĩa, 

mình chấp lời vô nghĩa kia để giận thêm thì cả hai đều vô nghĩa 

hết. Thế nên người biết tu phải tập đức nhu hòa. Chúng ta thấy 

đâu phải những vị có đức hạnh không ai dám chửi, người lớn 

cũng bị chửi như thường. Kể cả đức Phật cũng thế, nhưng khi bị 

chửi Ngài xử sự khác chúng ta. 

Có lần Phật đi khất thực vào xóm của Bà-la-môn. Các đệ 

tử Bà-la-môn thấy Phật khất thực, họ  đem cơm cúng dường. 

Ngài đến dưới cội cây ngồi ăn, sau đó thuyết pháp cho họ nghe. 

Kết quả họ xin quy y theo Phật hết. Qua đôi ba lần, xóm đó từ 

từ chuyển thành Phật tử hết. Các thầy Bà-la-môn tức quá, chờ 

đức Phật vào làng khất thực, họ theo sau kêu tên Phật chửi rất 

thậm tệ. Chửi thì chửi Phật cũng cứ đi từ từ, không trả lời chi 

hết. Chịu hết nổi, vị thầy Bà-la-môn kia chặn đầu Ngài hỏi: 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  220 



- Cồ-đàm, có nghe tôi chửi không? 

Phật nói:  

- Nghe. 

- Nghe sao không trả lời? 

Phật đáp: 

- Như nhà ông có đám giỗ  mời thân quyến tới dự. Khi 

cúng kiếng xong, quà còn nhiều nên ông phân chia để tặng họ. 

Những thân quyến không nhận, vậy những món quà đó thuộc 

về ai? 

- Tôi tặng mà người ta không nhận thì nó thuộc về tôi, 

chớ về ai? 

Phật nói: 

- Cũng vậy, ông chửi mà ta không nhận thì những lời ấy 

thuộc về ai? 



Bây giờ quý Phật tử nghe người ta chửi có nhận không? – 

Nhận, nên tức tối phiền não hoài. Còn Phật không nhận nên 

Ngài chẳng dính dáng gì. Người chửi tự nhớ, tự chịu, tự khổ. 

Ngày nay chúng ta quý trọng  đức Phật  ở chỗ Ngài cũng bị 

người ta chửi, nhưng bình thản không dao động, chớ đâu phải 

Ngài không bị chửi. Chẳng những  đức Thế Tôn không giận, 

không buồn mà còn thương người chửi nữa, vì biết họ nói bậy. 

Phật tử  đừng nói chửi, vừa thấy ai nói lén nhỏ nhỏ sau 

lưng đã lắng nghe rồi. Lắng nghe để nhận. Đức Phật bị kêu tên 

chửi còn không màng, nên bây giờ chúng ta mới lạy Ngài. Nếu 

Thế Tôn cũng như mình thì ngày nay làm gì có đạo Phật. Chính 

vì Phật không nhận nên Ngài không buồn không giận. Vì vậy 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  221 



Ngài trả lời một cách tự nhiên: “Ông chửi ta không nhận thì lời 

đó thuộc về ông.” Ngoại đạo nghe thế tự xấu hổ bỏ đi. Chính 

nhờ tâm sáng suốt, từ bi ấy mà bây giờ chúng ta mới lạy Ngài. 

Rồi một lần nữa, Phật đi khất thực, cũng một thầy Bà-la-

môn kêu tên Ngài chửi, Phật vẫn ung dung đi. Cuối cùng Bà-la-

môn kia chạy lên chặn đường Phật: 

- Cồ-đàm, ông thua tôi chưa? 



Phật liền nói bài kệ: 

Người hơn thì thêm oán 

Kẻ thua ngủ không yên 

Hơn thua hai đều xả 

Ấy được yên ổn ngủ. 

Người nào không nghĩ hơn thua mới ngủ yên. Nếu thấy 

mình thua thì oán hờn người hơn, tức quá ngủ không yên. Còn 

hơn người thì bị người oán. Vì vậy đức Phật dạy: “Hơn thua hai 

đều xả,  ấy  được yên ổn ngủ.” Sở  dĩ chúng ta cung kính quý 

trọng đức Phật, vì đứng trước ngang trái Ngài luôn nhẫn nhịn 

được. 

Ngày nay chúng ta tu muốn người quý trọng mình, mà 

động tới sân si đủ thứ thì ai kính phục được? Nên người thật tu 

không giành hơn, không cho thắng người là thành công. Hơn 

thắng như thế là mê. Chúng ta tỉnh sáng phải giữ thái độ an 

bình, hòa nhã, không giận hờn. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  222 



Tôi thường ví dụ, như chúng ta vào bệnh viện tâm thần 

thăm người thân trong đó. Khi vào mình không chọc ghẹo ai 

hết, nhưng họ xúm quanh chửi mình, lúc đó chúng ta nghĩ sao? 

Nên giận hay nên thương? Người bệnh tâm thần không biết 

phải quấy nên chửi mình, ta biết họ  bệnh nên thương, chớ 

không giận. Cũng thế, chúng ta sống với mọi người chung 

quanh, có khi mình không làm việc xấu quấy mà họ cứ đổ cho 

ta xấu quấy, như vậy người đó tỉnh sáng hay bệnh? Việc không 

mà nói có, đó là bệnh. Họ cũng giống người bệnh tâm thần, nên 

ta thương chớ đâu có giận. Nếu gặp người bệnh tâm thần chửi, 

ta chửi lại, kẻ bàng quan sẽ nói sao? – Ông kia điên gặp chị nọ 

khùng, phải không? Nếu không điên thì khi họ chửi, mình đừng 

chửi lại, đừng giận mà thương hơn. 

Người biết tu, gặp kẻ mê ta phải tỉnh, người kia điên 

chúng ta phải sáng suốt, chớ không ai ăn thua với người điên. 

Đó là điều quan trọng mà thế gian không biết. Nhiều khi nghe 

một lời nói hết sức vô nghĩa mà ta lại nổi nóng, cãi nhau thành 

việc lớn. Từ đó làm khổ nhau, từ cái khổ này kéo đến cái khổ 

nọ. Trong đạo cũng vậy, nhiều chuyện rất nhỏ mà do không 

khéo hòa với nhau nên thành lớn. Nhiều người vì cãi thua, tức 

quá muốn tự tử, thật hết sức dại khờ. 

Vừa rồi có một Phật tử nữ đến thưa với tôi: “Thầy làm ơn 

về  cầu siêu giùm người bạn của con.” Tôi hỏi: “Bạn của con 

làm sao, phải cầu siêu?” Cô ta thưa: “Anh ấy tinh thần không 

được sáng, tự tử bằng cách thắt cổ chết trong vườn nhà. Sau khi 

anh chết hai ba hôm, con nằm mộng thấy anh về đứng ngoài sân 

kêu hoài ‘lạnh quá, làm sao cho anh bớt lạnh’. Con đem mền ra 

bảo đắp, anh nói ‘không được’. Trải qua mấy hôm như vậy.” 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  223 



Chúng ta thấy kẻ mê chết liều lĩnh như thế phải sanh vào 

loài ngạ quỷ, lang thang khổ sở, chớ đâu phải chết là hết. Chết 

không phải là hết, càng chết oan chừng nào vong linh càng lang 

thang khổ sở chừng đó. Nên người biết tu, dù có xảy ra chuyện 

buồn phiền mấy cũng bỏ qua, phải sáng suốt tu hành. Đó là cứu 

mình, còn liều chết bậy bạ chẳng những không cứu mình mà 

còn tự hại mình nữa. Chúng ta nên nhớ, tự tử chết là mối nguy 

hiểm nhất, vì như thế chẳng những không được giải thoát mà 

còn làm mình luân hồi triền miên, khổ sở vô cùng. Khổ cho bản 

thân mình và khổ lây cho nhiều người khác nữa. 

Chúng ta tu không chỉ tụng kinh, niệm Phật, tọa thiền là 

đủ, mà phải sống đúng với tâm của người hiểu đạo. Mọi việc 

hơn thua, phải quấy của các huynh đệ đều là chuyện nhỏ, không 

có gì quan trọng hết. Việc lớn của chúng ta là phải làm sao 

thoát ly sanh tử, đó mới là cao siêu, là mục đích chúng ta nhắm 

đến. Muốn thoát ly sanh tử trước hết sống với huynh đệ, chúng 

ta phải hòa nhã, thuận thảo, vui tươi. Nhờ sự hòa vui đó lòng ta 

yên ổn, việc tu hành được nhẹ nhàng. 

Nếu tới giờ niệm Phật, ngồi tịnh tọa mà cứ nhớ việc cãi 

vả  hồi chiều, nhớ câu người ta chửi mình hoài, thì ngồi niệm 

Phật có yên không? – Dĩ nhiên là không. Nhớ lời qua tiếng lại 

hoài, rốt cuộc mình chịu thiệt thòi. Nên người biết tu phải sống 

đúng tinh thần lục hòa. Dù chưa giải thoát nhưng giữ được lục 

hòa thì trên đường tu chúng ta sẽ an ổn. Niệm Phật được nhất 

tâm, tọa thiền dễ  định.  Đó là thành công rồi. Nếu không như 

vậy, chúng ta sẽ  bị nhiều khổ  lụy, tu mà không giải thoát, 

ngược lại còn trầm luân! 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  224 



Vì vậy tôi thấy vấn  đề  lục hòa rất thiết yếu, rất quan 

trọng  đối với cuộc sống tu hành của chúng ta. Hôm nay đủ 

duyên gặp quý thầy quý cô tiếp đón và xin nghe pháp, chúng tôi 

đem hết tâm tư của mình, khuyên nhủ Tăng Ni sống đúng theo 

tinh thần Lục hòa của Phật dạy,  để  đời tu của chúng ta xứng 

đáng. 

Quý vị nên nhớ chùa to, Phật lớn, đệ tử bao nhiêu cũng là 

trò chơi thôi, quan trọng là tâm mình an ổn thanh tịnh, không 

còn vướng bận những trói buộc của thế tục nữa. Đó là nhân giải 

thoát. Chúng ta đã gieo nhân giải thoát, phải ráng nuôi trồng nó 

cho tới ngày đạt  được quả giải thoát, đừng nản chí bỏ  nửa 

chừng. Đó là lời tha thiết của chúng tôi, mong tất cả Tăng Ni cố 

gắng thực hiện tu hành cho tới ngày viên mãn. 

 ---o0o--- 

ƯU ĐÀM ĐẠI SƯ KHAI THỊ 

  Người tu tịnh nghiệp, nếu trần cấu chưa sạch, khi niệm ác 

nổi lên, phải cao tiếng niệm Phật nhiếp vào chánh niệm, chớ 

nên để tâm ác nối nhau. Nên biết rằng sự tu hành hôm nay, 

chính là đối địch với nghiệp sanh tử, không phải chuyện tầm 

thường; hằng nghĩ  đến vô thường mau chóng, ngày tháng 

chẳng chờ người, nhận chơn thiệt thật mà niệm Phật. Nếu 

nửa lui nửa tới, lúc tin lúc ngờ, kết cuộc Tịnh nghiệp không 

thành tựu, làm sao ra khỏi luân hồi. 

  Giữ  một câu hiệu Phật như  dựa vào hòn núi Tu Di, lay 

chuyển chẳng  động, thường nhớ thường niệm, mai cũng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  225 



niệm, chiều cũng niệm, đi cũng niệm, ngồi cũng niệm, tâm 

niệm không bỏ qua, hiệu Phật chẳng rời lòng, mỗi thời mỗi 

khắc chẳng xa lìa, nhặt nhặt niệm niệm, như gà ấp trứng 

thường cho hơi ấm tiếp tục, tức gọi là “tịnh niệm nối nhau”. 

  Muốn sanh về  Tịnh  Độ nên nghĩ  tất cả việc  đời  đều vô 

thường, có thành tất có hoại, có sống  ắt có chết, nếu ta 

không được nghe Phật pháp thì phải chịu thay thân này, đổi 

thân khác, trôi lăn trong ba cõi sáu đường, không biết lúc 

nào ra khỏi. Nay ta đã có duyên được nghe chánh pháp, 

được tu tịnh nghiệp, nếu chuyên niệm Phật thì khi bỏ thân 

nầy sẽ vào thai sen nơi cõi Phật, hưởng các điều vui, thoát 

hẳn sự khổ, đi ngay đến nẻo Bồ Đề, ấy là chí sự thuở sanh 

bình của bậc đại trượng phu vậy. 

  Khi vừa đau bụng, phải mạnh mẽ gạt bỏ muôn duyên, ngồi 

ngay thẳng hướng về Tây, tưởng  đức A Di Đà, Quán Âm, 

Thế Chí và các hóa Phật đều hiện ở trước mình, chuyên lòng 

xưng danh hiệu Phật, mỗi tiếng nối nhau không dứt. Lúc ấy 

không nên nghĩ ngợi việc  đời, nếu thoạt tưởng  đến, mau 

mau xưng danh hiệu Phật, trong mỗi niệm diệt  được tội 

chướng, chỉ một niệm nầy quyết định được vãng sanh, nếu 

mạng số chưa dứt, tự  được lành mạnh. Nên cẩn thận chớ 

vọng khởi lòng tham luyến thế gian, thân nầy có còn thì còn, 

có mất thì mất, chỉ cầu được vãng sanh, không nghi ngờ lo 

nghĩ điều chi khác. Nên hiểu dù có chết đi nữa, như người 

cởi bỏ áo rách mặc y phục lành tốt vào, xả thân phàm lên cõi 

Phật chẳng là vui thích hơn ư? 

  Chuyên nhất tâm ý, nắm giữ một câu A Di Đà Phật, chỉ một 

niệm nầy là bổn sư  của ta, chỉ  một niệm nầy trước là hóa 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  226 



Phật, chỉ  một niệm nầy mãnh tướng phá địa ngục, chỉ  một 

niệm nầy là gươm báu chém bầy tà, chỉ  một niệm nầy là 

ngọn đuốc sáng phá cảnh tối tăm, chỉ một niệm nầy là con 

thuyền lớn vượt qua biển khổ, chỉ một niệm nầy là thuốc hay 

trị bịnh sanh tử, chỉ một niệm nầy là đường tắt ra khỏi tam 

giới, chỉ một niệm nầy là bản tánh Di Đà, chỉ một niệm nầy 

là duy tâm Tịnh Độ. Chỉ cần giữ chắc câu niệm Phật đây chớ 

cho lạc mất, mỗi niệm thường hiện tiền, mỗi niệm chẳng rời 

tâm, không việc cũng niệm như thế, có việc cũng niệm như 

thế, an vui cũng niệm như thế, bịnh khổ cũng niệm như thế, 

sống cũng niệm như thế, chết cũng niệm như thế. Cứ giữ 

một niệm phân minh như thế, lại cần chi hỏi người tìm 

đường về ư? 

 ---o0o--- 

TU TÂM THANH TỊNH 

 Trích trong Phật thuyết Thanh Tịnh Tâm Kinh Giảng Ký 

 - Hòa Thượng Tịnh Không giảng - 

 Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

 ---o0o--- 

  

Trước đây, thầy Lý ở Đài Trung từng dạy học trò:  “Sanh tử 

 tự tại tôi có thể làm được, các vị cũng có thể làm được”.  Ngài tự thị hiện  để thuyết pháp, chứng minh cho chúng ta thấy, 

chứng minh những lời Phật dạy chúng ta trong kinh câu nào 

cũng chân thật, tuyệt đối chẳng giả dối. Nhưng vấn đề là chính 

chúng ta có  ‘buông xuống vạn duyên’ được hay không? Ai có 

thể bỏ được, người ấy sẽ làm được. Quyền làm được hay   không Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  227 



làm được hoàn toàn nằm trong tay mình, chẳng phải trong tay ai 

khác hoặc trong tay Phật, Bồ Tát. Càng bỏ sạch được thì càng 

hay, càng bỏ sạch sẽ càng chuyên, càng tinh, cơ hội thành công 

càng lớn. 



Đối với pháp môn tu học, sau khi chọn lựa xong rồi, tuyệt 

đối về sau chẳng hối hận. Chọn lựa pháp môn Niệm Phật là 

quyết định chọn một câu A Di Đà Phật, tuyệt đối chẳng cần đến 

pháp môn nào khác nữa. Giả sử có ai bảo quý vị: “Còn có một 

pháp môn hay hơn pháp môn này, thành tựu còn lớn lao hơn”. 

Ngay lúc đó, quý vị hạ quyết tâm bảo họ: “Tôi đã quyết định 

chọn pháp môn này, các pháp môn khác dù có hay hơn, tôi 

cũng chẳng màng”. Phải có tín tâm và quyết tâm như thế mới 

hòng quyết định thành công. 

Thông thường khi mình nói đến “tu hành”, tức là sửa  đổi 

những hành vi sai trái. Trong quá khứ chúng ta chẳng chọn lựa, 

hiện tại chúng ta học cách chọn lựa,  đó là “trạch pháp”. Tiến 

hơn nữa là theo đúng giáo pháp sửa đổi những cách nghĩ, cách 

nhìn, cách làm sai lầm,  đó gọi là Tu. Từ rày về sau cứ chiếu 

theo những cách nghĩ, cách nhìn, cách làm chánh xác mà thực 

hành thì gọi là Hành. 



Đọc tụng kinh điển  Đại Thừa là yêu cầu trọng yếu  đối 

với người học sơ cơ; bởi lẽ chúng ta không biết những căn bệnh 

nơi thân mình, có đọc kinh Phật mới phát hiện những lầm lạc 

của bản thân, đó là khai ngộ, Có thể hiểu ra những chứng bệnh, 

những lầm lỗi nơi thân mình mới gọi là  “chân khai ngộ” . Đó 

mới là Phật tử chân chánh.  “Biết sai liền sửa”, “sửa”  là sửa đổi hành vi cho đúng. Sau khi đã sửa  đúng bèn gìn giữ chẳng tái 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  228 



phạm lầm lỗi nữa,  đó gọi là “tu tập”. “Tu tập” và “tu trì” ý 

nghĩa hoàn toàn tương đồng. 



Đức Phật  đem phương pháp tu tâm thanh tịnh dạy cho 

chúng ta là:  “Các ông lắng nghe! Nếu các Thanh Văn tu tập 

 chánh hạnh, muốn đạt được tâm thanh tịnh, nên dứt năm pháp, 

 nên tu tập bảy pháp sao cho viên mãn. Một là tham dục; hai là 

 nóng giận; ba là hôn trầm say ngủ; bốn là lao chao, hối hận; 

 năm là ngờ  vực. Năm thứ cái chướng này phải nên trừ  dứt. 

 Những gì là bảy pháp? Một là trạch pháp giác chi, hai là niệm 

 giác chi, ba là tinh tấn giác chi, bốn là hỷ giác chi, năm là 

 khinh an giác chi, sáu là định giác chi, bảy là xả giác chi. Hãy nên tu tập bảy pháp như thế. Này các tỳ-kheo! Nên biết tâm 

 thanh tịnh vừa nói đó chính là nói tâm giải thoát tăng trưởng, 

 huệ giải thoát tăng trưởng.” 

Trong  đoạn kinh này, đức Phật dạy chúng ta: Thế nào là 

“tâm thanh tịnh”? Hai câu cuối này dùng những lời  đơn giản 

nhất, thiểu cận nhất để giải thích. “Thanh tịnh tâm’” tức là  tâm 

 được giải thoát.  Tâm giải thoát thì huệ cũng sẽ giải thoát. 

Vậy thì cái tâm này giải thoát như thế nào? Giải thoát là 

cách nói hình dung, tỷ dụ. Chẳng hạn như một người bị dây rợ 

trói chặt, chẳng tự tại, chẳng tự do, giờ đây có ai tháo gỡ cho, 

ngay lập tức bèn tự tại. Hiện thời tâm chúng ta chẳng tự tại, rất 

giống như người bị dây thừng trói chặt. Những dây thừng  đó 

chính là vọng tưởng, phiền não, ưu lự, vướng mắc, trói buộc 

tâm ta chẳng được tự tại, mà Huệ chính là tác dụng của Tâm. 

Tâm chẳng tự tại, bèn chẳng có Huệ; tâm được tự tại, Huệ bèn 

hiện tiền. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  229 



Trong kinh Đại Thừa, đức Phật thường nói  “ngũ trược ác 

 thế”.  Đích thực, trong xã hội hiện tại, có thể nói là trược ác đến mức cùng cực. Kinh Vô Lượng Thọ nói  “kịch ác cực khổ”  

cũng là nói về tình cảnh của xã hội hiện tại. Trược là “ô 

nhiễm”. Nói thật ra, những điều tâm chúng ta tiếp xúc hiện tại 

là những thứ nhiễm trược nghiêm trọng nhất từ  xưa  đến nay. 

Tâm lý ô nhiễm, tinh thần ô nhiễm, tư tưởng ô nhiễm, kiến giải 

ô nhiễm, thậm chí thân thể, thức ăn cũng bị ô nhiễm. Thế giới 

này há còn lạc thú gì để nói nữa cơ chứ! 

Hiện tại, ai cũng nói đến chuyện bảo vệ môi trường, nhưng 

nói  đến môi trường là vĩnh viễn chẳng  đạt  được mục tiêu. 

Trong kinh đức Phật dạy:   “Y báo chuyển theo chánh báo”.  

Hoàn cảnh là y báo, nhân tâm là chánh báo. Nhân tâm chẳng 

thanh tịnh thì hoàn cảnh làm sao thanh tịnh  được? Muốn cho 

hoàn cảnh thanh tịnh thì tâm phải cầu thanh tịnh trước  đã! 

Nhưng tâm con người muốn đạt thanh tịnh thì phương pháp tối 

hiệu quả duy nhất là Phật pháp. Đích xác là Phật pháp có thể 

thanh tịnh thân tâm, khiến cho tâm chúng ta được giải thoát. 

Tâm thanh tịnh là tâm giải thoát, tâm thanh tịnh khởi tác dụng 

là trí huệ chân thật. 

Tôi  đã giới thiệu,  đề cao pháp môn Niệm Phật cùng các 

đồng tu, là vì niệm một câu Phật hiệu, không chỉ đoạn trừ năm 

thứ cái chướng, mà còn đồng thời phá được vô minh. Lúc 

chuyên tâm niệm một câu Phật hiệu, năm thứ cái chướng đều 

chẳng hiện tiền, nhưng một câu Phật hiệu rành rành rẽ rẽ, minh 

minh bạch bạch, nên chẳng  đọa vô minh. Bởi thế, niệm danh 

hiệu Phật có công đức chẳng thể nghĩ bàn. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  230 



 ---o0o--- 

CHO NGƯỜI GIÀ BỆNH 

 Hòa Thượng Thích Thanh Từ 

 Nói chuyện tại Thiền viện Thường Chiếu – 1996 

 ---o0o--- 

Hôm nay tôi có bài thuyết pháp ngắn về đề tài cho người 

già bệnh. Lý do có bài pháp này là vì một Phật tử đến yêu cầu chúng tôi rằng có cha mẹ già bệnh nặng, nên muốn khi cha mẹ 

lâm chung được tỉnh táo sáng suốt, không bị hôn mê hoảng sợ. 

Vì tình của người Phật tử hiếu thảo nên tôi hứa, đồng thời cũng 

nghĩ thương người già bệnh trong khi mệt mỏi  đau  đớn, nên 

chúng tôi nói bài pháp này. 

Trước hết nói về cái chết không đáng sợ. Mọi người đều 

có quan niệm sanh là vui, chết là khổ; sanh là mừng, chết là sợ. 

Vì vậy ngày sinh nhật gọi là ngày ăn mừng sinh nhật, còn ngày 

chết con cháu cúng giỗ gọi là ngày cúng kỵ, tức ngày sợ sệt. 

Quý Phật tử hiểu đạo thì ngày chết là ngày đáng sợ hay 

không đáng sợ? Thật tình cái chết không đáng sợ. Già, bệnh là 

hai thứ khổ trong bốn thứ khổ Phật nói: sanh, lão, bệnh, tử. Đã 

mang hai thứ khổ này vào mình là một gánh nặng đau khổ. Nếu 

gánh nặng đau khổ được quăng đi thì nó được nhẹ nhàng. Vậy 

chết là quăng được gánh nặng của già và bệnh. Lúc đó chúng ta 

thảnh thơi nhẹ nhàng, có gì đâu mà phải sợ. Nên chúng tôi nói 

chết là không đáng sợ. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  231 



Điểm thứ hai, như kinh Phật thường nói, có sanh là có tử. 

Có sanh ra thì phải có chết,  đây là chuyện thường, không ai 

tránh khỏi. Như đức Phật tu hành rốt cuộc tám mươi tuổi Ngài 

cũng chết. Các ông tiên mà chúng ta đọc được trong truyện Tàu 

như Bát tiên v.v… nói trường sanh bất tử, nhưng sự thật tám 

chín trăm năm rồi cũng mất, cũng chết. Do đó tám ông tiên mà 

bây giờ tìm một ông cũng không ra. 

Nên biết dù cho tu đắc  đạo như Phật, thân này tới khi 

hoại cũng phải hoại. Dù luyện  được thuốc trường sanh bất tử 

như thần tiên, thân này đến lúc hoại cũng phải hoại, chớ không 

bao giờ giữ  được mãi mãi. Vì vậy chết là lẽ thường, là việc 

chung cho tất cả, không ai tránh khỏi. Cái không tránh khỏi mà 

mình sợ là chuyện vô ích, nếu không nói đó là chuyện khờ 

khạo. Chúng ta là người hiểu đạo rồi biết rằng có sanh là phải 

có tử. Ngày chết là ngày sẽ  đến, bất cứ người nào cũng phải 

nhận. Chết là chuyện thường, đã là thường thì không sợ. 

Tôi nhớ ngài Tuệ Trung Thượng Sĩ khi sắp tịch nằm trên 

bộ ngựa, nghiêng bên phải nhắm mắt  để  tịch. Bấy giờ những 

người hầu thiếp khóc rống lên, Ngài liền ngồi dậy, súc miệng, 

rửa mặt, rồi nói: “Sanh tử là lẽ thường, sao lại buồn thảm luyến 

tiếc như thế, làm não hại chân tánh ta!” Nghe xong, các vị kia 

mới yên lặng. Ngài nằm nghiêng bên hữu mà tịch. 

Chúng ta thấy rằng đối với Ngài sanh tử là việc thường. 

Đã là việc thường thì không có gì quan trọng hết. Do đó Ngài tự 

tại ra đi. Còn chúng ta cho cái chết là lớn lao đáng sợ, nên tới 

đó chúng ta kinh hoàng. Kinh hoàng là đau khổ. Vì vậy người 

Phật tử chân chánh lúc nào cũng biết rằng chuyện chết sống 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  232 



không thể tránh được. Không tránh được thì chúng ta chuẩn bị 

ngay những cái gì cần sau khi chết, đừng để tới đó rồi sợ hãi chỉ 

là chuyện vô ích thôi. 

Điểm thứ ba, người Phật tử hiểu đạo khi tu ít nhất cũng 

giữ năm giới, nhiều hơn thì Thập thiện. Biết giữ năm giới, biết 

tu Thập thiện thì khi chết chúng ta sẽ sanh về đâu? Nếu giữ năm 

giới trọn vẹn thì sau khi chết chúng ta sẽ trở lại làm người đầy 

đủ phước đức. Tức là do giữ giới không sát sanh nên được tuổi 

thọ; giữ giới không trộm cuớp nên được nhiều của cải; giữ giới 

không tà dâm nên được đẹp đẽ oai nghi; giữ giới không nói dối 

nên lời nói thanh tao, được mọi người tín nhiệm; giữ giới không 

uống rượu nên có trí tuệ sáng suốt. Thế nên sanh làm người 

được đầy đủ phần tốt đẹp của con người, không có gì thiếu thốn 

hết. Như vậy thân này hoại rồi được thân kế tốt đẹp hơn, phước 

đức hơn, có gì mà chúng ta phải sợ. Còn nếu tu Thập thiện khi 

bỏ thân này sẽ  được sanh lên cõi trời, hưởng phước  đức thù 

thắng nhiều hơn cõi này, tức là đẹp đẽ hơn gấp bao nhiêu phần. 

Chúng tôi thường nói chết như đổi chiếc xe cũ lấy chiếc 

xe mới. Chiếc xe cũ xấu hư, chúng ta lấy chiếc xe mới tốt đẹp, 

hoàn hảo hơn. Cho nên chúng ta hoan hỷ bỏ thân này, vì biết 

rằng khi bỏ thân này chúng ta sẽ được thân sau tốt đẹp hơn, có 

gì đâu phải lo buồn. Thật ra chết không đáng sợ, chỉ sợ mình 

không biết tu. Đó là điều tôi muốn nhắc tất cả quý vị  đang  ở 

trong hoàn cảnh bệnh hoạn  đau  ốm, không thể tin tưởng rằng 

mình còn sống lâu, ráng nhớ mà tu hành. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  233 



Trong nhà Phật có nói đến Cận tử nghiệp. Cận tử nghiệp 

này rất mạnh, có công năng  đưa chúng ta tới chỗ  tốt hay chỗ 

xấu khi chúng ta sắp lâm chung. 

Trước hết nói Cận tử nghiệp của người làm ác. Nếu 

người khi gần chết khởi tâm ác liền chuyển cả sự tu hành hay 

công đức trước của mình, liền sanh vào chỗ không tốt. 

Trong kinh có kể: Một người tu ngoại đạo đạt đến định 

Phi Phi Tưởng, nếu người đó chết sẽ được sanh về cõi trời Phi 

Phi Tưởng. Nhưng khi gần chết gặp chút nghịch duyên, ông nổi 

giận, bực tức lên rồi chết. Sau khi chết ông sanh làm con chó 

sói. Như vậy, từ quả vị cõi trời Phi Phi Tưởng mà chuyển làm 

một con vật xấu xa, đủ cho ta thấy Cận tử nghiệp nguy hiểm 

như thế nào. Cận tử nghiệp là nghiệp gần lúc chết. Nếu khởi 

niệm ác thì nó sẽ dẫn chúng ta sanh vào cõi ác, cõi dữ. 

Do đó chúng ta thấy trong cõi người cũng như trong các 

loài thú, có những người, hoặc những con thú sanh ra một thời 

gian ngắn liền chết. Chúng ta không hiểu tại sao. Nếu là duyên 

làm người hoặc làm thú thì phải ở lâu cho mãn kiếp người, kiếp 

thú, tại sao chỉ một thời gian ngắn thì đi. Đó là lý do để thấy 

rằng những người ấy lẽ ra không phải sanh chỗ như thế, nhưng 

vì Cận tử nghiệp ác mạnh nên phải sanh chỗ đó. Thời gian ngắn 

sau chết, sanh lại chỗ khác theo Tích lũy nghiệp, tức là nghiệp 

chứa đựng lâu dài lúc trước của họ. Vì vậy sức mạnh của Cận 

tử nghiệp đưa đẩy người ta sanh vào chỗ không đúng sở nguyện 

của mình, chỉ vì cơn nóng giận hoặc khởi những niệm ác lúc 

sắp lâm chung mà ra như vậy. Đó là tôi nói trường hợp Cận tử 

nghiệp ác. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  234 



Kế đến là Cận tử nghiệp thiện, tức người gần chết khởi 

niệm lành. Lúc sắp lâm chung khởi niệm lành liền sanh về cõi 

lành, dù cho Tích lũy nghiệp của họ ác, nhưng nhờ khi sắp chết 

khởi niệm thiện nên chuyển sang sanh cõi lành. Do sức mạnh 

của Cận tử nghiệp làm cho tích lũy nghiệp mờ đi, nhưng không 

phải mất. Nghĩa là người ấy phải theo Cận tử nghiệp một thời 

gian. Khi nào Cận tử nghiệp hết thì họ  mới trở  lại Tích lũy 

nghiệp. 

Nên nhớ nghiệp tích lũy là nghiệp quan trọng mà chúng 

ta chứa từ thuở nhỏ cho đến lớn trong đời sống. Giả sử chúng ta 

chứa  điều lành, điều tốt  đầy  đủ, nhưng giờ chót bị  Cận tử 

nghiệp ác lôi đi thì phải trả hết nghiệp cận tử đó rồi mới trở lại 

với nghiệp tích lũy lành, được quả lành, chớ không phải mất 

hẳn. Nên lúc sắp lâm chung chúng ta phải dè dặt tối đa, không 

nên khởi những tâm niệm ác. 

Trong kinh nói người phạm hai tội trong năm tội ngũ 

nghịch là ông Đề-bà-đạt-đa, đức Phật thọ ký khi chết ông phải 

đọa địa ngục. Do đó lúc sắp lâm chung ông hối hận hướng về 

Phật chắp tay xin sám hối. Sau này đức Phật kể lại cho ngài A-

nan nghe rằng ông Đề-bà-đạt-đa tuy bị đọa địa ngục vì tội ngũ 

nghịch, nhưng vì sắp chết ông biết hối hận sám hối với Phật, 

nên sau khi hết  đọa  địa ngục ông được trở  lại làm người gặp 

Phật pháp tu hành, cuối cùng cũng chứng quả thành Phật. 

Chúng ta thấy rằng cả  đời  Đề-bà-đạt-đa  đã tạo những 

nghiệp ác nhưng khi sắp lâm chung ông đã có tâm thức tỉnh, hối 

cải. Vì vậy, sau này khi nghiệp ác hết, ông sanh về cõi lành và 

được tu hành chớ không mất luôn chủng duyên lành. Nên biết 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  235 



Cận tử nghiệp lành có thể giúp người bị khổ lâu dài chuyển 

thành khổ ngắn, không còn lâu dài nữa. 

Thêm một chuyện nữa. Có một vị tiên ở cõi trời ba mươi 

ba. Ông biết mình hết phước sắp chết. Do có thiên nhãn, ông 

biết mình sẽ sanh làm con của một trưởng giả ở nhân gian và 

sau kiếp làm con ông trưởng giả ông sẽ đọa địa ngục. Hoảng sợ 

quá, ông khóc rống lên, kêu la cầu cứu. Khi đó trời Đế Thích 

đến hỏi: - Vì sao ông khóc kêu cứu như vậy? Ông trình bày chỗ 

thấy của mình. Trời Đế Thích liền khuyên ông nếu muốn được 

cứu phải quy y Tam Bảo. 

Ông hỏi:  

-  Quy y Tam Bảo là sao? 

Trời Đế Thích nói:  

-  Quy y Tam Bảo là quy y Phật, quy y Pháp, quy y Tăng. 

Ông hỏi:  

-  Bây giờ Phật ở đâu? 

-  Hiện giờ Phật đang thuyết pháp ở vườn Trúc tại xứ 

Nalanda. 

Ông than:  

-  Bây giờ tôi sắp chết làm sao đến đó để qui y được. 



Trời Đế Thích bảo:  

-  Không sao, chỉ  cần ông chắp tay hướng về chỗ Phật  đang 

thuyết pháp nói to lên thế này: “Con tên … xin quy y Phật, quy 

y Pháp, quy y Tăng. Xin Phật cứu con, xin Phật độ con,” như 

vậy ba lần. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  236 





Nghe vậy ông liền quì gối chắp tay hướng về vườn Trúc 

Nalanda, nói ba lần: “Con xin quy y Phật, quy y Pháp, quy y 

Tăng. Xin Phật  độ con.” Sau khi nói ba lần như  vậy rồi, ông 

liền chết. 

Quả thật sanh xuống trần gian ông làm con trưởng giả. 

Khi con ông trưởng giả  lớn lên, một hôm gặp  đức Phật khất 

thực ngang qua nhà. Thấy Phật, ông liền phát tâm muốn đi tu. 

Sau đó ông được Phật độ tu hành chứng quả A-la-hán. 

Qua  đó, chúng ta thấy chỉ  cần Cận tử nghiệp hướng về 

Tam Bảo mà sau này khỏi đọa địa ngục, còn được xuất gia và tu 

hành giải thoát. Như vậy Cận tử nghiệp rất là quan trọng. Nếu 

chúng ta không biết, để Cận tử nghiệp chuyển thành ác sẽ đưa 

tới cõi ác. Nếu chúng ta biết, dù trước kia có làm ác, nhưng nhờ 

Cận tử nghiệp thiện thì sẽ đưa tới cõi lành. Do đó người Phật tử 

chân chánh phải nhớ, phải biết rõ tầm quan trọng của Cận tử 

nghiệp. 

Tuy nhiên, nói như  vậy không có nghĩa phủ nhận Tích 

lũy nghiệp là nghiệp do chúng ta chứa chất từ khi mới sanh ra 

cho tới già. Nếu chúng ta làm điều lành nhiều thì gọi đó là Tích 

lũy nghiệp thiện; làm điều ác nhiều thì gọi là Tích lũy nghiệp 

ác. Nếu Tích lũy nghiệp thiện, và lúc sắp lâm chung không khởi 

niệm ác, thì con đường thiện nhất định sẽ đến với chúng ta. Còn 

nếu Tích lũy nghiệp thiện nhưng khi sắp lâm chung khởi niệm 

ác thì con đường thiện của chúng ta phải bị quanh co, có khi nó 

dẫn mình tới chỗ dữ. Ngược lại, nếu Tích lũy nghiệp ác nhưng 

sắp lâm chung khởi niệm thiện thì con đường ác lý đáng chúng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  237 



ta phải chịu nhưng giờ đây chuyển sang con đường lành. Nên 

biết Cận tử nghiệp rất mạnh, rất  đáng sợ. Quý vị nào tuổi  đã 

lớn, hoặc hay bệnh hoạn nên dè dặt tối đa, không nên tạo ảnh 

hưởng lớn gây cho chúng ta những đau khổ sau này. Đó là tôi 

nói về sức mạnh của Cận tử nghiệp. 

Tiếp theo, tôi sẽ nói những  điều cấm kỵ  của người khi 

sắp lâm chung. Những  điều cấm kỵ là những  điều không nên 


làm khi chúng ta biết đạo lý. 

- Một là lúc sắp lâm chung cấm kỵ không nên sân giận. Dù 

cho có điều gì trái ý cũng phải bỏ qua để lo cho cái chết của 

mình, không nên sân giận làm gì. Nếu sân giận thì chúng ta sẽ 

đọa vào cõi dữ làm những con vật hung dữ khó thể tránh khỏi. 

Đó là điều thứ nhất. 

- Thứ hai là phải dứt tâm oán thù. Nếu ôm tâm oán thù thì 

khi nhắm mắt chúng ta sẽ theo nghiệp oán thù, đền đền trả trả 

không có ngày cùng. Nghĩa là mình thù người, sanh ra gặp lại 

nhau rồi hại nhau, đau khổ chồng chất không biết đến đâu cho 

hết. Vì vậy chúng ta phải dứt tâm oán thù. 

- Thứ ba là tâm yêu mến con cháu, tham tiếc của cải, v.v… 

Đó là mối hiểm họa, nghĩa là vì yêu tiếc mà đôi khi bị trầm luân 

hay là trở lại làm những con vật không tốt. 

Trong sử ba mươi ba vị Tổ có kể về một vị Tăng Ấn Độ 

tôi không nhớ rõ tên. Một hôm ngài đi khất thực ngang qua nhà 

ông trưởng giả, nhưng ông trưởng giả đi khỏi. Trong nhà có con 

chó chạy ra sủa rất to. Ngài nhìn nó và quở: “Ngươi vì bệnh tiếc 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  238 



của mà trở lại làm chó, đã không biết còn sủa om sòm!” Nghe 

nói như vậy con chó buồn bỏ ăn. Ông trưởng giả về, thấy con 

chó cưng của mình bỏ ăn, ông liền hỏi lý do và được người nhà 

kể  lại rằng hồi sớm mai có một vị Sa-môn đi ngang, nó thấy 

liền sủa. Rồi không biết ông ấy nói gì với nó, từ đó nó buồn, bỏ 

ăn. Ông hỏi vị Sa-môn ấy ở đâu và tìm gặp được ngài. Với tâm 

rất sân hận, ông hỏi:  

-  Hồi sáng ông nói gì mà con chó của tôi nó buồn đến bỏ ăn? 

Ngài bảo:  

-  Ông đừng nóng, để tôi nói cho ông nghe. Con chó đó là cha 

của ông. 

Ông càng tức hơn, hỏi:  

-  Tại sao con chó đó lại là cha tôi? 

Ngài nói:  

-  Nếu ông không tin ta, ông hãy về tìm ngay giữa giường nơi 

cha ông khi xưa ngủ mà bây giờ là chỗ con chó hay nằm  đó, 

ông  đào xuống sẽ thấy một ché vàng. Vì khi cha ông chết 

không kịp trối trăn lại với ông, nên bây giờ tiếc của mới sanh 

trở lại làm chó để giữ của. Nếu không tin ta, ông hãy về đào lên 

sẽ thấy! 

Khi ấy vị trưởng giả không còn lớn tiếng với Tổ nữa, mà trở về 

đào chỗ Tổ chỉ. Quả nhiên ông thấy có một ché vàng. Ông liền 

chạy tới xin Tổ  cứu cha ông. Tổ khuyên trưởng giả nên đem 

của  đó bố thí để cha ông hết nghiệp. Trưởng giả nghe lời Tổ 

dạy liền đem ché vàng bố thí. Sau đó con chó chết. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  239 



Như vậy, vì yêu tiếc của nên trở lại làm chó để giữ của. Đó là 

điều đáng sợ. Nên ở đây tôi nhắc ba điều cấm kỵ trước khi lâm 

chung, Phật tử phải nhớ  đừng bao giờ  để  xảy ra. Tôi lặp lại, 

điều thứ nhất là tâm sân giận; điều thứ hai là tâm oán thù; và 

điều thứ ba là tâm yêu tiếc, tức yêu con tiếc của. Nhớ, đừng có 

ba tâm đó mới khỏi đọa vào con đường khổ. Có ba tâm đó là 

nguy hiểm. 

Nếu khi sắp lâm chung mà khởi tâm thiện thì sẽ được điều lành, 

điều tốt. Tâm thiện là tâm gì? Điều thứ nhất, khi sắp lâm chung 

phát tâm bố thí, giúp đỡ người nghèo kẻ bệnh. Mình có phương 

tiện tới đâu phát tâm tới đó. Điều thứ hai đối với người quy y 

rồi thì phát tâm cúng dường Tam Bảo; còn chưa quy y thì phát 

tâm quy y Tam Bảo để tâm thiện tăng trưởng. Làm như vậy là 

đã hướng về  điều thiện và sẽ  đi theo con đường thiện. Ba là 

phát tâm phóng sanh, nghĩa là cứu những con vật bị người ta 

bắt và sẽ bị giết. Mình cứu nó bằng cách mua lại đem thả, hoặc 

tìm cách nào cứu cho con vật không bị chết.  Đó là phát tâm 

phóng sanh. 

Bố thí, cúng dường, phát tâm phóng sanh là tâm lành. Nhờ phát 

tâm lành, tự nhiên lần lần chúng ta sẽ đi theo con đường lành. 

Đó là những điều tâm nên khởi khi sắp lâm chung. 

Người Phật tử biết tu, khi sắp lâm chung, cần biết  ứng 

dụng pháp Phật dạy, gìn giữ tâm mình luôn luôn đi  đúng 

đường, không bị lệch lạc. 

- 

Đối với người tu Tịnh độ, lâu nay chuyên niệm Phật, khi 

bệnh nhiều phải ráng nhớ niệm Phật, không quên. Lúc nào tâm 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  240 



mình cũng hướng về Phật không lơi lỏng, không nghĩ tới con, 

không nghĩ tới cháu, cũng không nghĩ tới tài sản gì hết. Được 

như  vậy thì nhất  định sẽ  đi theo Phật không nghi ngờ.  Đó là 

điều thứ nhất. 

- Thứ hai, đối với người không chuyên niệm Phật mà 

thường hay xem kinh sách thì phải nhớ một bài kệ. Chẳng hạn, 

nếu quý vị thường tụng kinh Kim Cang, thì phải nhớ  một bài 

kệ, tức là nhớ tới Pháp giống như nhớ tới Phật, niệm Phật vậy. 

Chúng ta nghiên cứu kinh điển, học pháp của Phật thì phải nhớ 

pháp, như tụng bài kệ sau đây trong kinh Kim Cang: 

 Nhất thiết hữu vi pháp 

 Như mộng huyễn bào ảnh 

 Như lộ diệc như điện 

 Ưng tác như thị quán.  

Nghĩa là tất cả pháp hữu vi như mộng, như huyễn, như bọt, như 

bóng, như sương mai, như điện chớp, phải luôn quán như thế. 

Chúng ta tụng mãi bài kệ này thì tâm chúng ta được trong sáng, 

không kinh hoàng khi sắp lâm chung. Đó là trường hợp thứ hai. 

- Trường hợp thứ ba, nếu người biết tu thiền, tâm được yên 

tĩnh phần nào thì nhớ lúc sắp lâm chung, mình hằng sống với 

tâm thanh tịnh, đừng chạy theo tâm vọng tưởng điên đảo. Nghĩa 

là nhớ ngay trong thân người bại hoại này có cái không bại 

hoại. Nhờ  vậy chúng ta không kinh hoàng, không sợ  sệt mà 

hằng sống với tâm bất sanh bất diệt của mình. Thân này chẳng 

qua là tướng hư ảo, có đó rồi mất đó, chớ không bền. Chỉ cái 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  241 



thể chân thật của mình là thanh tịnh, không sanh, không diệt 

muôn đời. Đó là chúng ta biết tu. 

Trong ba trường hợp tôi kể  ở trên, người tu niệm Phật thì 

chuyên niệm Phật, không nhớ chuyện  đời. Người chuyên 

nghiên cứu Pháp thì nhớ  một bài kệ. Người tu Thiền thì nhớ 

ngay nơi mình có cái chẳng sanh diệt, hằng thanh tịnh, không 

có gì đáng sợ, không có gì đáng lo. Người biết tu nhớ  được 

những điều này thì không bị mê muội, không có gì sợ hãi, ra đi 

êm ái nhẹ nhàng. Đó là những điều tôi nhắc cho quý vị khi sắp 

lâm chung. 

Bây giờ tôi nói tới hậu sự, tức là việc sau khi mình chết. 

Nhiều vị nghĩ rằng khi mình chết phải trối trăn lại với con cháu 

làm thế này, làm thế kia cho mình. Điều đó dư. Tại sao? Bởi vì 

thân này do tứ đại hòa hợp mà thành, chúng ta sống cũng mượn 

tứ đại mà sống: uống nước giúp cho thủy đại, ăn giúp cho địa 

đại, thở giúp cho phong đại, v.v… Như vậy bốn đại đó nhờ vay 

mượn bên ngoài mới tồn tại. 

Đến khi chết là không vay mượn nữa thì trả  về cho tứ 

đại. Tứ đại trả về tứ đại thì chỗ nào cũng là tứ đại hết. Tại xứ 

người, tứ đại cũng là tứ đại; ở quê hương mình thì tứ đại cũng 

là tứ đại. Đừng nghĩ bỏ thân ở xứ người là thiệt thòi. Thiệt thòi 

nhất là cái tâm, tinh thần của mình ra đi mà không sáng suốt, đó 

mới thật thiệt thòi. Còn thân tứ đại này bỏ ở đâu cũng được hết. 

Người ta hay nói thân này là thân cát bụi cho nên khi chết trả về 

cho cát bụi, chớ không phải trả về xứ mình, thành vàng thành 

ngọc gì, cho nên đừng quan trọng nó. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  242 



Thân này để cho con cháu giải quyết bằng cách nào thuận 

lợi nhất thì tốt, mình khỏi cần dặn dò gì hết, khỏi cần bắt buộc 

gì hết. Dặn dò bắt buộc nhiều khi làm cho con cháu càng thêm 

lúng túng. Thí dụ nơi đó không có lò thiêu mà bảo phải thiêu, 

trong khi có đất chôn mà không chịu chôn. Hay ngược lại, chỗ 

đó không có đất chôn mà có lò thiêu, mình lại không chịu, nói 

thiêu nóng lắm, phải tìm đất chôn. Như  vậy con cháu lo sợ 

không biết tìm đất đâu mà chôn, càng làm cực khổ cho người 

sống chớ không có ích lợi gì. Đã là thân tứ đại hoại rồi thì còn 

biết gì nữa mà sợ nóng, còn biết gì nữa mà đòi  đem về quê 

hương. Biết chăng là cái tinh thần, cái tâm của mình. Do đó quý 

vị đừng có lầm lẫn thân này phải trở về quê mình mới tốt. Nghĩ 

như vậy là sai lầm. Chính cái tâm của chúng ta, tâm sáng thì đi 

tới chỗ tốt, điều đó mới quan trọng. 

Đó là những lời nhắc nhở  để quý vị biết sau khi chúng ta có 

trăm tuổi, không làm phiền hà cho con cháu. 

Tôi chỉ nói một phần ngắn cho quý vị biết khi đau, bệnh 

và già sắp lâm chung. Theo đó, quý vị có hướng chọn lựa, đừng 

bị tâm phàm tục làm cho mình đau khổ ngay hiện tại và kéo dài 

sau khi lâm chung. Đó là những điều thiết yếu. 

Mong rằng tất cả quý Phật tử nghe rồi, khéo ứng dụng để 

tự cứu mình, đó cũng là lời Phật dạy cho chúng ta thoát khổ. 

 ---o0o--- 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  243 



NIỆM PHẬT CÁCH NÀO GỌI LÀ LÃO 

THẬT NIỆM PHẬT ?   

  

 Thích Minh Tuệ 

 ---o0o--- 

“Lão thật niệm Phật” có nghĩa là thật thà niệm Phật. 

Thực hành bằng cách sau: 

1.  Chuyên tâm nhất ý niệm Phật, ngoài danh hiệu Phật, không 

còn sự, việc gì khác nữa. 

2.  Miệng niệm Phật, tâm cũng phải niệm Phật. 

3.  Miệng và tâm niệm Phật không xen tạp, không gián đoạn 

cho đến giờ phút cuối cùng cuộc đời, nghĩa là lấy danh hiệu 

Phật làm bổn mạng của mình. 

o 

Tâm không hoài nghi, tuyệt đối tin tưởng vào lời giáo 

hóa của Phật Thích-ca và đại nguyện của Phật A Di 

Đà. 

o 

Tâm không mong cầu bất cứ gì khác như: chứng đắc, 

vãng sanh, thành Phật… 

o 

Tâm buông xả  vạn duyên, nghĩa là tâm không nhớ 

nghĩ gì khác, kể cả ăn, uống, mặc, ngủ nghỉ, ngũ dục 

lục trần, danh vọng lợi dưỡng, thị phi, được mất, hơn 

thua, thành bại…. 

o 

Tâm không còn chấp ngã. 



4.  Toàn thân tâm đều niệm Phật. Ban đầu dùng nhĩ căn niệm 

Phật, nghĩa là nghe bất cứ tiếng gì cũng là tiếng niệm Phật, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  244 



như tiếng chim kêu, gió thổi, nước chảy, xe chạy, thậm chí 

tiếng mắng chửi mình cũng là tiếng niệm Phật. Sau đó các 

căn khác cũng đều như vậy. 

Kinh nghiệm cho biết dễ dàng nhứt là tiếng mõ. Bản thân 

tôi và nhiều Phật tử thực hành, có kết quả như ý. 

5.  Hòa nhập năng-sở là một, nghĩa là ta người niệm Phật 

(năng) và danh hiệu Phật được niệm (sở) là một. 

Tóm lại: Buông xả vạn duyên, không mong cầu, suốt đời 

chuyên tâm nhất ý toàn thân tâm niệm Phật không hoài nghi, 

không xen tạp, không gián đoạn. Cuối cùng không còn chấp 

ngã, hòa nhập năng sở làm một. 

Thực hiện được những điều nói trên, tùy theo mức độ cạn 

sâu, sẽ lần lượt chứng nhập: nhập tâm, bất niệm tự niệm, (thành 

một khối), nhất tâm bất loạn (niệm Phật tam muội). 

Hành giả nên cố  gắng, kiên trì thực tập từng bước, hầu 

sớm thành tựu Tịnh nghiệp, bảo đảm vãng sanh Cực Lạc, thành 

Phật độ chúng sanh. 

 ---o0o--- 

Ý TRÌ NIỆM PHẬT CÓ HIỆU QUẢ CAO 

 (Trích trong Niệm Phật Đạt Bất Niệm Tự Niệm của Thầy 

 Thích Minh Tuệ, chùa Tịnh Luật Houston, Texas) 

 ---o0o--- 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  245 



Ý trì là niệm bằng ý, không phải bằng miệng (khẩu trì). 

Dùng ý để niệm Phật (không phải nghĩ, tưởng hay biết, mà là 

niệm). 

Lý do ý trì mang hiệu quả cao:  



-  Chư Tổ dạy: “Tâm vô nhị dụng”, nghĩa là tâm không 

thể làm hai việc cùng một lúc. Khi tâm lo nghĩ  một việc nào 

khác, thì tâm không thể niệm Phật được. 



-  Kinh Pháp Cú dạy: “Trong các pháp, tâm dẫn đầu, tâm 

là chủ, tâm tạo tác tất cả. Nếu đem tâm ô nhiễm tạo nghiệp nói 

năng hoặc hành động, sự khổ sẽ theo nghiệp kéo đến, như bánh 

xe lăn theo chân con vật kéo xe. Trong các pháp, tâm dẫn đầu, 

tâm là chủ, tâm tạo tác tất cả. Nếu  đem tâm thanh tịnh tạo 

nghiệp nói năng hoặc hành động, sự vui sẽ theo nghiệp kéo đến 

như bóng theo hình". 

-  Theo Duy-thức học: "Ý thức công vi thủ, tội vi khôi", 

nghĩa là về công, ý thức đứng đầu, về tội thì ý thức cũng đứng 

đầu. Làm ác do ý thức, làm thiện cũng do ý thức. Thí dụ: Ý 

thức muốn  đánh, muốn  đá thì tay mới  đánh, chân mới  đá. Ý 

thức muốn chửi mắng, miệng mới chửi mắng, … Sa địa ngục 

cũng do ý thức lôi kéo vào. Vãng sanh Cực Lạc cũng do ý thức 

đưa đẩy. Làm ma hay làm Phật đều do ý thức. 

Bằng những lý lẽ trên. Với ý trì, ta bắt ý thức phải niệm 

Phật cầu vãng sanh Cực Lạc  để thành Phật, thật  đúng là diệu 

pháp. Khi ý thức niệm Phật, như đã nói ở trên, thì ý thức không 

còn làm được việc gì khác, dứt vọng niệm, dừng vọng tưởng, 

mà câu Phật hiệu luôn hiện tiền. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  246 



Trong suốt thời gian ý trì, không có vọng niệm, vọng 

tưởng, đúng là pháp tu chỉ của Thiền tông. Lại lắng nghe rành 

rẽ, rõ ràng danh hiệu Phật, đó là pháp tu quán của Thiền tông. 

Như vậy ý trì không khác chỉ-quán song tu của Thiền. 

Nói rộng hơn, niệm Phật bằng ý để chuyển ý thức thành 

“Diệu quan sát trí,” sau đó chuyển Mạt na thức thành “Bình 

đẳng tánh trí,” đó là điều kiện thiết yếu để phá ngã chấp, pháp 

chấp, hầu trở về với chân tâm thanh tịnh bình đẳng của chính 

mình. 

 ---o0o--- 

THẾ NÀO LÀ NIỆM PHẬT TAM MUỘI? 

 Trích trong Đàn Kỷ Tùng Thư 

 Việt dịch: Huyền Thanh 

 ---o0o--- 

Pháp Niệm Phật chẳng thể dùng vọng tâm niệm đến Phật 

từ xa, cũng chẳng thể dùng vọng tâm niệm nơi vọng tâm. Tại 

sao thế ? Vì vọng tâm là Nhân sanh tử, chẳng thể  cảm thông 

đến Bản Tế (Bờ mé của cứu cánh căn bản) cho nên dùng Nhân 

sanh tử chẳng thể  cảm thông. Vì thế Phật vốn chẳng xa mà 

thành xa xôi vậy. 

Lại nữa, vọng tâm niệm nơi vọng tâm. Kẻ phàm phu 

chính là vọng tâm liên tục trợ giúp nhau đến rơi vào Địa Ngục. 

Nay lại dạy dùng tâm như vậy để niệm Phật thì việc ấy – tức 

dùng vọng tâm lúc trước làm Niệm, vọng tâm lúc sau làm Phật. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  247 



Hoặc dùng vọng tâm lúc trước làm Phật, vọng tâm lúc sau làm 

Niệm. Như vậy tức cùng hiệp với thế gian luân hồi có khác gì 

đâu! Thế nên chỗ của Pháp này, chẳng nên dùng. 

Phàm pháp Niệm Phật, chẳng nên trước tiên nhìn thấy 

Phật, tiếp theo là tác Niệm. 

Phải nên trước tiên “thành kính Niệm”, tiếp theo nhìn 

thấy Phật. Vì sao thế ? Nếu trước tiên nhìn thấy Phật thì Phật là 

việc gì? Như vậy gọi là người đại vọng ngữ. 

Lại tức khiến cho cảm ứng đạo giao. Phật hoặc thị hiện, 

rồi Phật  đến tìm thời Niệm Phật, chạy vạy rất lâu vậy. Lại 

huống chi là Năng Niệm chính là vọng tâm thì vọng tâm làm 

sao có thể mạo phạm với Phật. 

 Ấy là trước tiên thành kính niệm, tiếp theo nhìn thấy 

 Phật. Niệm là Thật, Phật là giả. Bồ Tát dùng Bản Tế (Bờ mé 

của cứu cánh căn bản) làm Niệm, mà dùng vọng tâm làm Phật. 

“Vì sao chẳng dùng vọng tâm làm Niệm, Bản Tế làm 

Phật?” Vì “Bản Tế” chẳng thể nhìn thấy. Chẳng thể nhìn thấy 

tức chẳng hay khiến cho hành nhân phát Tâm vui vẻ. 

Lại Bản Tế chẳng tồn tại một hạt bụi nhỏ. Nếu hành nhân 

đối với Niệm Xứ, dùng sức tức rất chẳng nên. 

Lại dùng cái chén Pha Lê chứa đựng sữa Sư  Tử thì vật 

khí khác chẳng nhận  được. Nếu hành nhân muốn dùng vọng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  248 



tâm niệm Bản Tế thì ví như vật khí độc chứa đựng sữa Sư Tử, 

cuối cùng chẳng nhận được. 

Lại Niệm Phật Tam Muội đối trụ sanh tử. Nếu dùng vọng 

tâm  đuổi theo thì cuối cùng vào biển sanh tử, không có nghi 

ngờ vậy. 

 ---o0o--- 

Những Năng Lực và Cảm Giác của 

Người Lúc Lâm Chung 

 

 Diệu Âm Trí Thành 

 ---o0o--- 



Mọi người đều có một năng lực tiềm tàng để có thể giúp 

chính mình vượt qua khó khăn trắc trở vào lúc lâm chung. Phật, 

Bồ-tát và các Chư Tổ Sư thông rõ việc này nên các Ngài bày ra 

pháp môn niệm Phật để làm phương tiện giúp chúng sanh khai 

mở và sử dụng năng lực tiềm tàng vô biên, vốn có sẵn ở trong 

mỗi chúng sanh. Phương tiện của các Ngài là gì? Thật đơn giản, 

gọn gàng và dể hiểu: chính là Tín - Nguyện - Hạnh.  Tuy là 

đơn giản như vậy, nhưng công năng của nó có thể giúp độ trọn 

cả ba căn (thượng, trung và hạ), mới thấy thật vô cùng thù 

thắng. Một giáo pháp viên đốn bậc nhất, đến ngay chính các bậc 

Đẳng Giác Bồ-tát như  Đức Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, Văn 

Thù, Phổ Hiền .v.v… cũng  đã áp dụng  để sanh về cõi Tây 

Phương Cực Lạc, để có thể thành Phật. Trong Kinh Vô Lượng 

Thọ, Kinh Thủ  Lăng Nghiêm và Kinh Hoa Nghiêm, Đức Thế 

Tôn  đã khai thị  rất rõ ràng, nên không cần phải nói rộng ra 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  249 



thêm. Vậy cái công năng của  Tín-Nguyện-Hạnh là gì? Nó 

chính là cách thức giúp quy động năng lực sẵn có của bạn để 

đạt đến trạng thái thiền định ở trong bất cứ sinh hoạt nào (đi, 

đứng, nằm, ngồi và ngay trong khi đang ngủ). Vì vậy, pháp 

môn niệm Phật còn gọi là “Thâm Diệu Thiền”. 



Dưới  đây tôi sẽ xin trình bày cho bạn, Vì sao Tín-

Nguyện-Hạnh có thể giúp bạn quy động được toàn bộ năng lực 

Thiền Định của bạn để lúc lâm chung bạn có thể liễu sanh thoát 

tử, vãng sanh Cực Lạc, một đời thành Phật. 



Năng lực của Tự Lực qui động từ Tín-Nguyện-Hạnh 

 

  Tâm tín thành nơi Phật A Di Đà và cõi nước Cực Lạc 

chính là năng lực vô biên giúp bạn vượt qua tất cả khó khăn 

trở ngại trong việc thực hành chí thiết niệm Phật,  để  đạt 

thành tâm nguyện vãng sanh. Trong Kinh Hoa Nghiêm, Phật 

có dạy rằng “Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến”. Khi bạn 

đặt một niềm tin mãnh liệt tuyệt đối vào điều gì, điều đó sẽ 

thành. Nên Tín có năng lực không thể nghỉ bàn; ví dụ như 

nếu bạn tin rằng bạn có thể  học  để trở thành một bác sĩ, 

niềm tự tin này chính là năng lực thúc đẩy bạn chăm học, 

chăm làm, vượt qua mọi trở ngại khó khăn để đạt thành tâm 

nguyện. 

  Nguyện lực tha thiết muốn sanh về  nước Cực Lạc là 

nguồn năng lực vô lượng thúc đẩy bạn nhất tâm niệm Phật 

chí thiết ngày đêm không ngừng dứt. Cũng giống như một 

học sinh hiếu học vì muốn (nguyện)  đạt thành công danh 

nên ngày đêm phải miệt mài bên đèn sách. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  250 



  Hạnh: Hạnh là năng lực kết tụ do công phu tu tập từ trong 

quá khứ cho đến nay; quá khứ có thể là từ nhiều đời nhiều 

kiếp về trước hay chỉ là quá khứ ở hiện đời.  Người có công 

phu tu tập, phải đoạn trừ được tất cả các tật đố tham lam, sân 

si, mạn, nghi. Vì đây là cội nguồn của chướng ngại, sẽ làm 

cho tâm bạn bị dính mắc, không thể buông xả.  Nó cũng là 

nguyên nhân, là yếu tố đưa bạn rơi vào trong trạng thái u-

minh, mất chánh giác, rồi sau đó nó dẫn dắt bạn đi vào tam 

ác đạo (địa ngục, ngạ quỷ và súc sanh). 

Nếu muốn cho tâm của bạn an trú không dính mắc, thanh 

tịnh, thư thái, bạn nên thực hiện các pháp như sau: 



(a) Đoạn trừ bất cứ nghi hoặc, hối hận hay do dự trong lòng. 

Ngay cả những việc làm bất thiện đã phạm trong quá khứ 

cũng không cho vướng mắc, bận tâm bạn. Biết mình đã 

làm lỗi là “giác”, biết lỗi rồi, sửa lỗi và quyết không 

phạm lại nữa, như  vậy là làm xong công việc sám hối. 

Làm xong rồi phải buông xả nó ra một cách rốt ráo, 

không nên để chút gì sót lại, hay dính mắc trong tâm của 

bạn. 

(b) Ngay cả những việc thiện lành, khi làm xong cũng phải 

xả, chẳng để cho nó dính mắc trong tâm. Những suy nghỉ 

này là vọng tâm làm cho tâm bạn không được rỗng lặng, 

thanh tịnh.  Đừng  để những việc thiện này làm cho tâm 

bạn đắc ý, rồi sanh ra cái niệm hay hành động cống cao 

ngã mạn làm luống uổng công phu và công đức bạn  đã 

tạo được. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  251 



(c) Buông bỏ tất cả những sự dính mắc đối với bất cứ ai mà 

bạn có mối liên quan mạnh mẽ nhất trong đời này, kể cả 

những sự quan hệ thương hay ghét, thân hay oán. 

(d) Nhiếp tâm niệm Phật không tán loạn, không vọng tưởng. 

Lấy danh hiệu Phật A Di Đà làm công cụ phá vọng, phá 

mê để đạt và giữ được trạng thái thanh tịnh, thư thả của 

tâm. Nếu bạn làm được như thế, mặc dầu thân bạn tuy 

vẫn  ở trong hình tướng con người, nhưng tâm bạn thì 

bình-đẳng với Phật A Di Đà – rỗng lặng như hư không. 

Muốn làm được như vậy, lúc niệm Phật nên dừng tất cả 

chuyện nói, làm người bị câm mà niệm. Niệm theo từng 

nhịp thở, từng cơn đau, từng cơn lạnh buốt giá, ngay cả 

lúc vui hay buồn .v.v… Khi bạn  đang  được an trụ vào 

trong câu Phật hiệu cũng chính là bạn đang được an trụ 

vào trong tự tánh của chính mình, không dính mắc và 

thư-thái, không vọng tưởng. Lúc đó, bạn hãy cố giữ cho 

tâm của bạn ở trong trạng thái vắng lặng, trống rỗng, chỉ 

còn lại một niệm “A Di Đà Phật” ở trong tâm. 

Bạn phải hiểu Tâm không có màu sắc hoặc hình tướng để 

nhận biết ra được nó, nhưng tự nó tuyệt đối trống rỗng và 

nhận biết hoàn toàn sáng tỏ thấu suốt (viên minh), vì đó 

chính là tự tánh của tâm bạn. Nhận biết tâm như thế, trở 

thành chắc chắn về tâm, đó là kiến (thấy biết). Để duy trì 

tâm không bị tán loạn trong trạng thái tịnh chỉ, không 

vọng niệm hoặc chấp thủ  đó là trạng thái thiền  định.  Ở 

trong trạng thái đó không bị dính mắc vào chấp thủ hoặc 

tham luyến, chấp nhận hoặc đối kháng, mong cầu hoặc sợ 

hãi, đối với bất cứ vọng thức nào nữa cả. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  252 



(e) Đừng gửi lòng cư trú ở các nơi của người sống bình 

thường; chỉ gửi lòng mình nơi cõi Tây Phương Cực Lạc 

của Phật A Di Đà mà thôi. 

 

Vào thời  điểm chết, bạn nên biết là bạn sẽ phải trãi qua 

những cảm giác gì? 

 

Vào lúc sắp lâm chung bạn phải trãi qua nhiều cảm giác khổ 

đau cùng cực, những cảm giác này gây ra bởi những nguyên 

nhân như sau: 



1.  Vào lúc địa  đại hòa nhập hay tan biến vào trong thủy  đại, 

thân thể trở nên nặng nề và thân không thể  tự  nương nhờ 

thân. 

2.  Vào lúc thủy đại hòa nhập vào trong hỏa đại, miệng và mũi 

khô khan, ngưng nói bí lời. 

3.  Vào lúc hỏa  đại hòa nhập vào trong phong đại, thân nhiệt 

biến mất. 

4.  Vào lúc phong đại hòa nhập vào trong thức đại, bạn chỉ có 

thể thở ra khò khè và hít vào nấc nghẹn. 



Vào lúc đó, bạn sẽ có cái cảm giác như  đương bị  đè nặng 

bởi một ngọn núi rất lớn,  đương bị  sập bẫy trong bóng tối, 

đương bị buông rơi vào vô tận của hư không. Nếu tâm bạn nghe 

nhận và niệm được câu Phật hiệu một cách thanh tịnh, toàn thể 

bầu trời sẽ tự nhiên tươi sáng rực rỡ như một tấm gấm trãi rộng. 

Những bóng tối và sự đè nặng trong tâm tức khắc liền tan biến. 

Hơn thế nữa, hình tướng của Phật A Di Đà tự nhiên hiện ra ở 

trong tâm của bạn, cùng với những ánh quang minh sáng diệu 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  253 



vô thượng như trăm nghìn ánh mặt trời chiếu sáng cùng một 

lúc. Quang minh sáng rực, nhưng minh diệu lạ thường, nó 

không làm bạn chói mắt khó chịu; ngược lại, nó làm cho bạn 

tươi tỉnh, sáng suốt và rỗng lặng lạ thường. Tự nhiên bạn không 

còn cái cảm giác khổ đau gây ra bởi do thân tứ đại của bạn đang 

phân ly nữa.  Đây chính là thành quả  của năng lực niệm Phật 

của bạn (Tự lực) cùng năng lực tiếp dẫn của Phật A Di Đà (Tha 

lực). 



Vào lúc này tính giác viên minh của bạn sẽ nhắc nhở bạn: 

Đừng bị tán loạn! Đừng xúc động! Không lâu nữa Phật A Di Đà 

sẽ đến tiếp dẫn bạn về cõi Cực Lạc. Bạn phải ráng giữ cho tâm 

của bạn luôn rỗng lặng, thanh thản và tiếp tục niệm Phật không 

ngừng, ngay cả khi gặp được Đức Phật A Di Đà xuất hiện. Tại 

sao vậy? Vì nếu bạn giữ  được tâm rỗng lặng như  hư không, 

không xúc động vì vui mừng theo thói tục của thế gian chúng 

sanh, khi gặp Phật, bạn sẽ sanh về cõi Cực Lạc với phẩm vị rất 

là cao. Vì ngay lúc này với sự trợ lực của Phật A Di Đà, bạn đã 

đạt được Niệm Phật Tam Muội hay Nhất Tâm Bất Loạn. Nếu 

bạn còn có cái niệm vui mừng xúc động khi gặp Phật, phẩm vị 

vãng sanh của bạn bị hạ thấp xuống, vì tâm bạn vẫn còn dính 

mắc vọng niệm của người phàm phu. 



Khi bạn thấy Phật A Di Đà xuất hiện, bạn cũng đồng thấy vô 

số Phật, Bồ-tát và Thánh Chúng đồng xuất hiện  để nhiếp thọ 

tiếp dẫn bạn. Hình tướng và dung mạo của các vị Phật  ở cõi 

Tây Phương, cũng giống hệt như Phật A Di Đà. Hình tướng và 

dung mạo của các Bồ-tát cũng  đồng giống hệt như Quán Thế 

Âm và Đại Thế Chí, không có tướng sai khác. Bạn cũng được 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  254 



nghe tiếng của thánh chúng niệm Phật vang động cả  bầu trời 

với những âm thanh vi diệu hòa nhã và tùy hỷ. 



Nên lưu ý, trước khi gặp Phật, ma chướng (nghiệp chướng) 

cùng sinh của bạn sẽ loạn động cái tâm của bạn làm cho chánh 

niệm của bạn bị  sụp  đổ, bạn muốn niệm Phật cũng rất là khó 

khăn hay chẳng thể niệm được; nó phát ra những âm thanh chói 

tai, uy mãnh và làm mê mờ bạn. Ở vào thời điểm này, bạn hãy 

tuệ tri điều này: 

1.  Cái cảm giác đương bị đè ép xuống bởi một ngọn núi, không 

phải là bạn đương bị đè ép xuống bởi một ngọn núi. Đó là 

khi các đại của bạn đang hòa nhập. Hãy đừng sợ hãi chuyện 

đó! 

2.  Cái cảm giác đương bị sập bẫy trong bóng tối, không phải là 

đang bị sập bẫy trong bóng tối. Đó là khi năm quan năng của 

bạn đang hoà nhập! 

3.  Cái cảm giác đương bị buông rơi vào trong vô tận của hư 

không, không phải là bạn đương bị buông rơi. Đó là tâm của 

bạn không có cái gì để nương nhờ, bởi thân và tâm của bạn 

đã ly biệt và hơi thở của bạn đã ngừng lại. 

Vậy bạn phải cố  gắng nương vào câu Phật hiệu không gián 

đoạn để tâm của bạn không bị mê mờ bởi những cảm giác hư 

vọng này. Tất cả những quang cảnh, các hình tướng, các âm 

thanh, ánh sáng đều là của chính bạn, đều là do tâm của bạn ảnh 

hiện bởi do nghiệp lực chiêu cảm. Hãy đừng nghi hoặc gì về 

điều đó. Nếu bạn cứ cảm thấy nghi hoặc, bạn sẽ bị ném trở vào 

trong sinh tử luân chuyển. Hãy quyết định sáng tỏ hơn để thấy 

đó chỉ là chuyện tự diễn-hiện, và nếu bạn nương nhờ an trú vào 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  255 



câu Phật hiệu (nó cũng chính là tính viên minh trong chân 

không diệu hữu quang minh biến chiếu), trong tính chân không 

diệu hữu quang minh biến chiếu đó bạn sẽ chứng đạt ba thân – 

Pháp thân, Báo thân, Ứng Hoá thân – và trở thành giác ngộ. 

Ngay lúc đó dù nếu bạn có bị ném vào trong sinh tử luân 

chuyển, bạn cũng sẽ không đi vào đó. 



Bạn nên biết rằng A Di Đà Phật chính là vị Phật bảo hộ và cũng 

là tự tánh hiện hữu của bạn để duy trì tâm bạn với chánh niệm 

không bị tán loạn. Từ thời  điểm này, điều rất quan trọng là ở 

trạng thái không mong cầu và sợ hãi gì cả, không chấp và thủ 

đối với tất cả các đối tượng và quan năng của sáu thức, cũng 

như đối với những dẫn dụ mê đắm, hạnh phúc và sầu muộn. Và 

từ bây giờ trở đi, nếu bạn đã đạt “tịnh chỉ an định”, bạn sẽ có 

thể bắt đầu có khả năng đãm lĩnh bản tính ở trong trung hữu và 

trở thành giác ngộ. Thế nên điểm tối yếu cho sinh mệnh của tuệ 

mệnh là chấp trì câu hồng danh A Di Đà Phật liên tục, không 

gián đoạn, không tán loạn từ chính thời điểm này. 



Ma chướng cùng sinh là tập khí hiện tại đưa đến vô minh, 

nghi hoặc và do dự của bạn. Nên vào lúc ở tử địa, bất cứ hiện 

tượng dể sợ nào xuất hiện, thí dụ như những âm thanh, những 

màu sắc và những ánh sáng, hãy đừng bị mê đắm dẫn dụ, hãy 

đừng nghi hoặc và hãy đừng sợ hãi. Nếu bạn bị  rơi vào nghi 

hoặc dù chỉ một thời điểm, bạn sẽ lang thang trong cõi sinh tử 

luân chuyển, vì thế nên hãy đạt  được “tịnh chỉ an định” hoàn 

toàn, không thay đổi và không bị chấm dứt bất thình lình. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  256 



Ở thời điểm này, những lối dẫn vào tử cung (cửa ngõ tái 

sinh) hiện ra như những cung điện cõi trời. Hãy đừng bị tham 

luyến đối với chúng. Hãy tin chắc chắn vào điều nhận biết sáng 

tỏ thấu suốt đó. Hãy tự tại, không mong cầu và sợ hãi! Vào thời 

điểm đó, tính giác viên minh trong sáng thấu suốt của chính bạn 

(tự lực) cùng với quang minh tiếp dẫn của Phật A Di Đà (tha 

lực) sẽ là cộng lực cứu độ bạn. 



Khi đạt được Pháp thân giống như hư không cho lợi ích 

chính mình, bạn sẽ thành tựu lợi ích cho tất cả hữu tình trong 

tận hư không vô lượng pháp giới. Bạn có thể hoá hiện các thứ 

báo thân và ứng hoá thân làm lợi ích cho tất cả hữu tình trong 

tận hư không vô lượng pháp giới, và lúc ấy tâm của bạn sẽ lan 

tỏa vạn hữu vô tận xứ. 

Kết Luận: 

Do vì tâm của chúng ta quá xa rời với giác ngộ và tỉnh 

thức, do vì nghiệp chướng và tội ác của chúng ta quá nhiều đến 

không thể tính kể, phước báu thì quá nhỏ bé như hạt mè. Do vì 

tập khí tham, sân, si, mạn, nghi của chúng ta quá nặng nề tạo 

thành một màn vô minh dầy đặc bao trùm che phủ Như Lai tánh 

thường chiếu. Cho nên, ngay trong cuộc sống hiện tại chúng ta 

phải gặp nhiều ngang trái khổ đau, gặp nhiễm các thứ hồ đồ lộn 

xộn; cho đến lúc lâm chung, chúng ta không biết nơi nào để đi, 

chỗ nào để đến, phó mặc cho nghiệp lực dẫn dắt tiếp tục lang 

thang trôi trong sáu nẻo luân hồi sanh tử. Nay nhờ chút phước 

mọn sót lại, chúng ta gặp lại  được pháp môn quảng  đại thù 

thắng của Phật A Di Đà do Đức Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật 

tự trao truyền chỉ  dạy. Những người có đại tín thành, đại 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  257 



nguyện lực, tinh tấn dõng mãnh, và thông tuệ, những người 

luôn nhớ  đến Thầy của họ là Ðức Thích Ca Mâu Ni Phật, 

những người luôn tín nhiệm vào Phật A Di Đà, những người 

thân tâm nỗ lực trong thực hành, những người có tâm an tịnh, 

và có khả năng buông bỏ các mối quan tâm đối với thế giới này. 

Ðây là những người được tất cả các Đức Như Lai đồng thanh 

khen ngợi; vì họ, ở trong đời trước, đã từng gặp Phật quá khứ 

quy y, chiêm bái, cúng dường và họ cũng đã từng được Phật thọ 

ký Bồ  Đề. Những người tin nhận và chân thật tinh tấn tu tập 

giáo pháp này là những người được thừa hưởng của cải vô tận 

của các Đức Như Lai trong mười phương ba đời. Tại sao? Vì 

giáo pháp này đều  được tất cả các Đức Như Lai trong mười 

Phương Thế Giới, mà mỗi Thế Giới lại có vô số vô lượng các 

Đức Như Lai nhiều như cát của sông Hằng,  đồng thanh khen 

ngợi và tán thán không thể nghỉ bàn, không có sai khác. 

 ---o0o--- 

KHUYẾN TẤN HUYNH ĐỆ ĐỒNG TU NIỆM 

PHẬT CẦU SANH TÂY PHƯƠNG 

 

 Diệu Âm Trí Thành 

 ---o0o--- 



Kính gửi đến anh chị, 

Hôm nay được nói chuyện với chị qua điện thoại, em 

nhận thấy chị tâm hồn tỉnh táo, thảnh thơi vui vẻ, tư thế  sẵn 

sàng xả bỏ xác thân thế tục, nhất hướng chuyên niệm A Di Đà 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  258 



Phật, chờ ngày vãng sanh. Lại nữa, chị có anh V., con cháu và 

bạn bè bên cạnh hết lòng hỗ trợ chị niệm Phật, thật là phước 

đức lớn, khó ai sánh bằng. Nhân duyên vãng sanh của chị xét ra 

rất là thuận lợi về cả hai mặt tự lực và tha lực. 

Người chưa có tín lực trong pháp môn niệm Phật thì sợ 

chết; người có đầy đủ Tín-Nguyện-Hạnh, ngược lại, mong sao 

cho chóng vãng sanh thành tựu đạo cả. Vì vậy, anh V. và các 

cháu nên lưu ý, khi nghe bác sĩ cho biết thời gian của chị L. sắp 

ra đi, phải nên cho chị biết trước để có chuẩn bị tinh thần càng 

sớm càng tốt. Lúc đầu, chị  L.  có  thể  bị hoang mang sợ hãi, 

nhưng chỉ trong chốc lát sẽ hồi tỉnh và chấp nhận số mệnh sẵn 

bày. Nếu chị L. biết ngày ra đi quá trễ, chị sẽ không có đủ thời 

gian để chuẩn bị và an định tinh thần mà rốt ráo niệm Phật cầu 

sanh Cực Lạc. Khi người niệm Phật biết mình không còn sống 

bao lâu nữa, sức niệm Phật của họ  sẽ  tự nhiên gia tăng “ghê 

lắm”, có thể đạt đến chỗ nhất tâm bất loạn, vì họ chỉ có một con 

đường tốt nhất để đi, không còn sự lựa chọn nào khác. Anh V. 

và các cháu nhớ dùm cho điều nầy nhé! đừng nên dấu chị L., 

làm chị không đủ thời gian để chuẩn bị. 

Trong chúng ta, có nhiều người  đã nghe hoặc tận mắt 

thấy nhiều người do công phu niệm Phật  đắc lực,  được vãng 

sanh rất tự tại, biết trước giờ giấc ra đi, không một chút bệnh 

hoạn, gương mặt tươi đẹp hơn lúc bình thường. Cũng có nhiều 

người vào lúc sắp lâm chung, gặp được Thiện-trí-thức khai thị 

pháp môn niệm Phật, rồi phát lòng Tín-Nguyện-Hạnh niệm 

Phật cầu sanh Cực Lạc; sau đó vượt qua khỏi mọi ách nạn và 

nghiệp chướng, và cũng  được vãng sanh tự  tại. Chúng ta là 

hạng người nào giữa hai bậc vãng sanh trên? Nếu chúng ta còn 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  259 



có những suy nghĩ tham sống sợ chết, luyến tiếc trần cảnh thì e 

rằng “hạ hạ phẩm vãng sanh” cũng không có phần, rồi phải chịu 

trôi lăn mãi trong lục đạo luân hồi. 

Tổ Ấn Quang Đại Sư đã dạy chúng ta phải lấy chữ “Tử” 

làm trọng đại, không phải là dạy chúng ta sợ chết, xa lánh cái 

chết, mà Ngài dạy chúng ta phải sáng suốt và phải có chuẩn bị 

thiết thực để lúc lâm chung có thể bình tĩnh và an nhiên thanh 

tịnh niệm Phật cầu vãng sanh Cực Lạc, vượt qua khỏi sanh tử 

luân hồi, nhập vào hàng Thánh. 

Hòa Thượng Tịnh Không nói: “Pháp môn Niệm Phật 

không có sanh tử, vãng sanh không phải là chết, vãng sanh là 

sống mà ra đi. Còn chết là không thể Vãng Sanh”. Cho nên 

pháp môn nầy thật sự là “pháp môn không sanh, không diệt”, là 

“pháp môn tối thượng” như lời Thế Tôn tuyên bố. 



Người niệm Phật tinh chuyên, chí nguyện kiên cố và sâu 

rộng, có lòng tín nhiệm nơi Phật A Di Đà, vào lúc lâm chung sẽ 

rất tỉnh táo, không kinh không sợ, tâm không điên đảo. Lúc đó, 

họ không cần cái xác thân tạm bợ vô thường nầy nữa. Lúc ấy, 

họ rất là vui mừng vì sắp được thấy Phật A Di Đà, Quán Âm, 

Thế Chí và Chư Vị Thánh Chúng tới rước. Khi lên đến cõi Tây 

Phương Cực Lạc rồi, họ sẽ được một thân tướng trang nghiêm 

đẹp đẽ y như đức Phật A Di Ðà. Như vậy, đâu thể gọi là chết, 

mà phải gọi cải tử hoàn sanh. Sống  ở thế gian nầy luôn phải 

chịu đựng tám khổ đè nặng trên thân lẫn tâm, sống không bằng 

chết, chẳng có gì để vui thích. Xả  bỏ  được xác thân thế  tục, 

vãng sanh về Tây Phương Cực Lạc sẽ vĩnh viễn không còn chết 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  260 



và luôn thọ hưởng những sự vui sướng khoái lạc, thanh tịnh tối 

cực; vậy mới gọi là “thật sự cải tử hoàn sanh”. 

Pháp môn niệm Phật là “Pháp môn Vô Lượng Thọ”, là 

“Pháp môn không già, không bệnh, không chết”. Chúng ta phải 

nên vững lòng, an tâm, dừng bước, lắng lòng nhất hướng 

chuyên tâm niệm danh hiệu Phật. Chỉ  cần chuyên tâm niệm 

Phật, thì mọi chuyện khổ  đều không còn nữa, thân tâm thanh 

tịnh, sắc mặt tự tại, hồn nhiên vui vẻ. 

Hiện giờ chị L. còn đang mang cái nghiệp báo thân này, 

sống chết chẳng đặng theo ý muốn. Chị đã phát tâm niệm Phật 

cầu sanh Cực Lạc, và cũng đã cố gắng buông xuống hết rồi, chỉ 

còn câu hồng danh A Di Ðà Phật với niềm vui đạo hạnh tràn 

ngập trong lòng, đó gọi là pháp hỷ sung mãn. Điều cần thiết lúc 

nầy là: hoan hỷ vui vẻ, chuyên cần công phu niệm Phật cho 

thành khối;  điều nầy sẽ giúp cho chị không còn bị ràng buộc 

bởi cái khổ của bệnh và chết nữa, chừng đó sanh tử tự tại, sự 

vãng sanh hoàn toàn mang theo ý nghĩa cao đẹp – thành Phật để 

cứu độ chúng sanh. 

Người tu đạt đến mức biết mình sắp lâm chung mà vẫn 

an nhiên tự tại, như chị L. vậy, là người hội tụ đủ phước báo để 

được sanh về thế giới Tây Phương Cực Lạc. Người lão thực 

niệm Phật này, khi biết số mạng của mình không còn nữa, họ 

mong sớm  được lên Tây Phương Cực Lạc  để mau được nghe 

kinh pháp do Phật diễn xướng, gần gũi vạn ức Phật tu tập các 

pháp công đức, chóng thành Phật đạo. Sau khi lên đến thế giới 

Cực Lạc rồi, mỗi ngày đều được thấy Phật, được cúng dường 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  261 



vô lượng hằng hà sa số Phật, và có thể phân thân trở lại thăm 

thế gian bất cứ lúc nào. Có gì tự tại và vui sướng hơn nhỉ! 



Thế giới Tây Phương Cực Lạc có đầy đủ vô lượng công 

đức trang nghiêm, thanh tịnh và đẹp đẽ. Phước báo tự nhiên đầy 

đủ, chẳng tơ hào ác, mọi nơi mọi vật đều là những thành tựu tốt 

đẹp. Chúng ta tranh thủ đi cho sớm nhé! 



Chúng ta phải nên sáng suốt nhận thức sự thù thắng 

không thể nghĩ bàn của Phật A Di Đà, Thế Giới Cực Lạc và 

pháp môn niệm Phật, để tăng trưởng thêm niềm tin và thiện căn 

của mình hầu đem hết tâm nguyện của mình ra niệm Phật cầu 

sanh Tịnh Ðộ, chắc chắn sẽ được thành tựu. 

 ---o0o--- 

TIN LỜI PHẬT DẠY 

 Việt & Đạo Nguyễn 

 ---o0o--- 

 Diệu Âm cung kính cúng dường 

Chúng ta đã nghe rất nhiều lần những tin đồn dự đoán về 

tai kiếp kể  từ cuối năm 1999, đầu năm 2000, rồi  đôi lần sau 

này… và điển hình gần đây nhất là dự đoán có thể xảy ra vào 

tháng 12 năm 2012. Điều nầy cũng  đã gây ra nhiều nỗi lo sợ 

hoang mang, làm xáo trộn tinh thần từ trong gia đình  đến xã 

hội. Vậy hậu quả của tai kiếp ấy (nếu tai kiếp xảy ra) là do đâu? 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  262 



Đây là luật Nhân Quả  rất lớn, rất  đáng sợ, chúng ta cần phải 

cảnh tỉnh! 

Là người học Phật và cũng là con Phật. Chúng ta hãy đọc 

Kinh Vô Lượng Thọ ở Phẩm 45, Chỉ Lưu Lại Một Kinh Nầy, 

xin trích một đoạn:  

“Ta nay do vì, các chúng sanh thảy, nói kinh pháp nầy, 

 khiến cho thấy đặng Phật Vô Lượng Thọ. Và cõi nước kia, tất 

 cả các thứ, những gì sẽ làm, đều có thể cầu. Không khéo sau 

 khi, ta đã diệt  độ, lại sanh nghi hoặc,  ở trong đời sau, kinh 

 đạo tận diệt, ta vì tấm lòng, từ bi thương xót, đặc biệt lưu lại, 

 chỉ một kinh nầy, trụ thế trăm năm. Có chúng sanh nào, được 

 gặp kinh nầy, tùy theo ý nguyện, đều đặng độ thoát…” 

Tin vào lời Phật dạy, thì đối với đoạn kinh văn nầy chứng 

tỏ là chúng ta đang ở trong thời đại nào? – Có phải là thời đại 

mà tất cả kinh đạo bị diệt tận không? Chắn chắn là không phải! 

Hiện nay Diệu Âm thấy ở bất cứ chùa nào, đạo tràng hay niệm 

Phật đường nào cũng chứa đựng rất nhiều kinh sách (nếu không 

nói là dư thừa),  đây cũng là  pháp duyên thù thắng, tức không thể là kiếp của kinh đạo tận diệt, chỉ còn lưu lại một Kinh Vô 

Lượng Thọ này! Tuy  pháp duyên của chúng ta so với thời xưa 

là có rất nhiều kinh sách để tụng đọc hơn, thế nhưng  thiện căn 

và  phước đức của chúng ta thì lại rất mỏng, vì chúng ta không chịu dành thời gian để đọc tụng kinh điển và y giáo phụng hành 

(tức y theo lời Phật dạy ở trong kinh mà áp dụng vào trong cuộc 

sống hằng ngày để đối xử với người, với vật cho tốt, không có 

sai lầm, không có phạm lỗi.). Ngược lại, người thời xưa đi tìm 

kinh sách Phật Pháp để tụng đọc và học Phật thì rất là khó khăn, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  263 



nhưng thân tâm của họ thanh tịnh hơn nhiều, ít tham muốn chỉ 

biết  đủ  sống, họ chịu y giáo phụng hành, đây là thiện căn và 

phước đức của họ rất sâu dầy. Do vậy, mà họ thành tựu vãng 

sanh rất nhiều. 

Xin trích thêm một đoạn nữa ở Phẩm 45: “… Như Lai tại 

 thế, khó gặp khó thấy. Kinh đạo chư Phật, khó được khó 

 nghe. Gặp thiện tri thức, nghe pháp hay hành, việc nầy cũng 

 khó. Nếu nghe kinh nầy, tin ưa thọ trì, là khó trong khó, 

 chẳng gì khó hơn…”  Nếu chúng ta niệm Phật nhiều mà không tụng kinh thì cũng không được lợi ích nhiều lắm. Vì kinh của 

Phật mỗi câu mỗi chữ  đều bao hàm “mật nghĩa” vô cùng sâu 

rộng, không có giới hạn. Thí dụ như chúng ta đừng đọc lướt câu 

“tin ưa thọ trì,”  mà hãy nên để tâm suy tư thể hội câu này cho sâu sắc thì sẽ được nhiều lợi ích… 

Quanh đời sống của chúng ta cũng thế, tuy có nhiều sự 

việc xảy ra rất phức tạp, nhưng nếu chúng ta hiểu ý Phật dạy 

trong kinh điển và có khả năng biết dùng lời Phật dẫn dụ làm 

gương ấy, mà thực hành hay áp dụng nó vào những trường hợp 

tương tự sao cho đúng pháp thì tất sẽ được nhiều lợi lạc hơn. 

Mục  đích tụng kinh là để nhắc nhở và cảnh tỉnh chính 

mình, nhớ  lời Phật dạy  ở trong kinh mà làm cho đúng như 

không dám nói bậy, làm bậy, tạo nghiệp ác,… chứ không phải 

tụng kinh là tụng cho Phật nghe hoặc để trả bài cho Phật. Kinh 

là lời Phật nói, Ngài đâu có cần chúng ta đọc cho Ngài nghe. 

Phật là một vị thầy giáo dục làm tấm gương đi trước, nay Phật 

không còn ở thế gian nầy nhưng kinh điển của Ngài vẫn còn đó 

thì cũng giống như Phật còn tại thế  vậy. Nếu không làm theo 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  264 



như  lời trong kinh dạy bằng cách đọc tụng và thực hành, áp 

dụng hằng ngày, thì chúng ta tu hành không được “tương ứng”, 

không được pháp hỷ sung mãn, đường tu không tiến bộ được. 

Lại còn nói, tu đã lâu mà sao không thấy chi cả? Ngược lại 

phiền não lại gia tăng? Có phải Phật Pháp không linh nghiệm? 

Rồi trở lại chê bai, báng Phật, báng Pháp, báng Tăng. Vạn pháp 

đều do tâm tạo, tự mình tạo nghiệp thì tự mình gánh chịu lấy 

quả báo, chứ Phật không ban ơn giáng họa cho một ai cả. Tâm 

của Phật từ bi rộng lớn đầy cả hư không khắp pháp giới, không 

hề có tình riêng với một chúng sanh nào. 

Một khi đã thuộc và nắm vững những lời dạy của Phật ở 

trong Kinh Vô Lượng Thọ, thì dù sau nầy có nghe những tin gì 

lạ lùng đi nữa, chúng ta cũng đem kinh Phật ra mà đối chứng. 

Dùng trí huệ  để quán sát mọi chuyện trong thế gian, biết dựa 

trên lòng tin vào lời Phật dạy ở trong kinh. Trí huệ có được là 

nhờ niệm Phật và tụng kinh Vô Lượng Thọ nên tâm được yên 

định (định sâu hay cạn tùy vào công phu tu hành của mỗi đạo 

hữu). Tâm được định thì sanh trí huệ. 

Trong Tứ Duy Đức. Phật cũng đã dạy cho chúng ta Tứ Y:  

1.    Y pháp bất y nhân. (thông qua đọc kinh mà hiểu lời 

Phật dạy chứ không nghe theo người đời) 

2.  Y nghĩa bất y ngữ. 

3.  Y liễu nghĩa bất y bất liễu nghĩa. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  265 



4.  Y trí bất y thức. (dùng lý trí để đối xử với người với vật 

chứ không dùng cảm tình để giải quyết công việc. Bỏ 

Thức dùng Trí. 

Mục đích tu học là để chuyển 8 Thức thành 4 Trí. Thí dụ: 

Trong khi niệm Phật và tụng kinh chúng ta niệm không tập 

trung hoặc tụng kinh không tập trung thì không chuyển được “ý 

thức phân biệt” [là Thức thứ 6] thành Diệu Quan Sát Trí. Niệm 

Phật và tụng kinh không tập trung [tán loạn] thì không những 

không chuyển  được Thức mà còn bồi dưỡng thêm cho Thức. 

Cổ đức nói niệm như vậy là đau mồm rát họng chỉ uổng công 

phu! 

Thức thứ 1 (Nhãn [mắt] Thức) 

Thức thứ 2 (Nhĩ [tai] Thức) 

Thức thứ 3 (Tỷ [mũi] Thức) 

Thức thứ 4 (Thiệt [lưỡi] Thức) 

Thức thứ 5 (Thân [cơ thể] Thức)  



Khi chúng ta niệm A Di Đà Phật nghĩa là đem những 

chủng tử vô lậu (danh hiệu Phật) đi vào tâm (A Lại Da thức) nó 

sẽ chuyển hóa những chủng tử hữu lậu như: tham, sân, si, cống 

cao, ngã mạn, nghi, tà tri, tà kiến, ích kỷ, gian xảo, ganh ghét, 

đố  kỵ,  điên  đảo,  đam mê, khinh người, không nhận lỗi, chê 

thiện, vui ác, v.v…dần dần bớt  đi khiến cho thân tâm trở nên 

thanh tịnh, gọi là bạch tịnh hóa. Vì sao như vậy? vì trong khi 

niệm Phật (tức là huân tập công đức vô lậu  đi vào trong thân 

tâm) lúc này chúng ta thâu nhiếp lại sáu căn: mắt, tai, mũi, lưỡi, 

thân, ý không cho sáu căn tiếp xúc với sáu trần là: sắc, thanh, 

hương, vị, xúc, giác. Do đó, thân tâm không chạy ra ngoài ít 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  266 



khởi những chủng tử hữu lậu như trên. Niệm Phật càng nhiều 

thì những chủng tử vô lậu càng lớn, những chủng tử  hữu lậu 

càng giảm. Khi năm thức trên chứng quả vô lậu, thì chuyển 

thành Sở Tác Trí (1). 

Thức thứ 6 (Ý Thức). Thức nầy hay phân biệt. Nếu 

không dùng thức nầy thì chuyển thành Diệu Quan Sát Trí (2). 

Thức thứ 7 (Mạc Na Thức). Thức nầy hay chấp trước. 

Nếu không dùng thức nầy thì chuyển thành Bình Đẳng Tánh Trí 

(3). 

Thức thứ 8 (A Lại Da Thức, là tâm, hoặc tàng thức, tiềm 

thức, thần thức, tự tánh, tánh linh.). Thức nầy như một cái kho 

chứa đựng tất cả mọi sự việc. 

Khi Thức thứ 6 và thứ 7 chuyển rồi (nghĩa là không phân 

biệt, không chấp trước) thì Thức thứ 5 và Thức thứ 8 sẽ chuyển 

theo. Niệm Phật càng nhiều sức chuyển hóa những chủng tử 

hữu lậu thành vô lậu càng lớn, đến giai đoạn không còn những 

chủng tử hữu lậu mà chỉ có chủng tử vô lậu, thì lúc đó A Lại Da 

Thức (Thức thứ 8) chuyển thành Bạch Tịnh Thức hay Vô Cấu 

Thức (Thức thứ 9). Cuối cùng chuyển thành Đại Viên Cảnh Trí 

(4). 

Kinh Vô Lượng Thọ là “đệ nhất kinh”, là “Vua” trong 

các kinh. Vì sao? Vì kinh đã  được tất cả các Chư Phật trong 

mười phương tán thán. Những chúng sanh nào tu theo kinh nầy 

thì đều được vãng sanh, nhờ Phật lực gia trì, vãng sanh chứng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  267 



đặng quả  bất thối chuyển, tiến tu cho đến khi thành quả Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. 

Một số quý đạo hữu nói kinh Vô Lượng Thọ dài quá 

không có thời gian để tụng (nhưng họ có thể xem phim bộ dài 

tập ngày đêm không chán). Còn việc tụng kinh để giúp mình tu 

hành hằng mong thoát ly sanh tử luân hồi vĩnh viễn vui sướng 

đời đời kiếp kiếp thì lại không làm được, mê quá sâu, có phải là 

thiện căn và phước  đức của chúng ta mỏng hay không? Kinh 

tuy dài vì kinh bản là “Đại Bổn”, bản hội tập rất đầy đủ. Tùy 

theo công việc, thời gian, và hoàn cảnh sinh sống của mỗi đạo 

hữu mà lập ra thời khóa cho mình. Thí dụ: có thời gian ít thì 

sáng tụng một phẩm hoặc hai phẩm, tối tụng hai phẩm hoặc ba 

phẩm, sau đó buông kinh ra niệm Phật nhiều hơn (đây là phần 

chánh hạnh). Vào ngày nghỉ thì tụng nhiều phẩm hơn hoặc tụng 

tất cả 48 phẩm, tùy tâm, tùy thời gian… Nếu không có đủ nhiều 

thời gian thì chỉ niệm Phật, nhưng khi có thời gian thì phải tụng 

kinh và nghe giảng kinh. Đành rằng chúng ta là phàm phu thì ai 

ai cũng bận rộn công việc  để  mưu sinh cuộc sống, xong kiếp 

người sống nay chết mai, không một ai biết thọ mạng của mình 

là kéo dài được bao lâu? Tu hay không không là do mình tự 

định hướng. 

Đây cũng là thời khóa của Diệu Âm, nên chỉ có lòng 

chân thành chia sẻ đến cùng quý đạo hữu, chứ Diệu Âm không 

dám nói thì hay mà làm thì không hay. 

   Nguyện đem công đức nầy 

   Trang nghiêm Phật Tịnh Độ 

   Trên đền bốn ân nặng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  268 



   Dưới cứu khổ ba đường 

 Nếu có ai thấy nghe 

 Đều phát tâm Bồ Đề 

 Hết một báo thân này 

 Đồng sanh Cực Lạc quốc.  

 ---o0o--- 

TÂM NGÃ MẠN 

 Diệu Âm Trí Thành 

 ---o0o--- 

Phàm phu chúng ta vì quên mất tự tánh, nên tự tánh liền 

biến thành A-lại-da thức, trong A-lai-da-thức có Mạt-na thức 

sanh ra bốn thứ phiền não là ngã kiến, ngã ái, ngã si và ngã 

mạn. Trừ các vị  đã chứng  được quả A La Hán trở lên mới 

không còn tâm ngã mạn, tất cả các loài từ Trời trở xuống đều 

còn có tâm ngã mạn. Ngã mạn là vọng tưởng sanh sanh diệt diệt 

trong tâm của chúng ta không ngừng; theo như lời dạy của đức 

Di Lặc Bồ-tát: vận tốc sanh diệt của vọng tưởng trong tâm 

chúng sanh nhanh như thời gian của khoảng khảy móng tay. 

Chúng ta là phàm phu, do đó ai cũng có lòng ngã mạn, nhưng 

cường độ ngã mạn có khác nhau, có thô và có vi tế. 

Người tu hành mà có lòng ngã mạn thì thường gặp ba thứ 

chướng ngại như sau: 



  Người ngã mạn, dù cho thưòng  đọc tụng kinh điển Phật, 

nhưng không thực hành được bởi do tâm ngã mạn. Tại sao? 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  269 



Vì họ không y giáo phụng hành, không làm theo đúng lời 

Phật dạy, tức là còn ngã mạn, còn chưa tin lời Phật dạy. 

Trong kinh Pháp Hoa Phật nói: “người tin ta, mà không làm 

theo lời ta dạy là người phỉ báng ta”. 

  Người ngã mạn thường sanh tâm đố  kỵ, ganh ghét người 

giỏi hơn mình và thành công hơn mình, hay phá hoại việc 

làm của người khác bằng lời nói và hành động. Họ tự ngăn 

ngại tâm thanh tịnh và từ bi của chính mình. 

  Người ngã mạn thường sanh lòng tham dục vì muốn hơn 

người. 



“Hoà thuận” là hai pháp dùng để đối trị tâm ngã mạn. Để 

có thể thực hiện  được pháp “Hoà thuận”,  đức Phật lại dạy ta 

bốn pháp để nhiếp thọ chúng sanh, được gọi là Tứ nhiếp pháp. 

Tứ nhiếp pháp gồm có: Bố thí nhiếp, ái ngữ nhiếp, lợi hành 

nhiếp và đồng sự nhiếp. 



1.  Bố thí nhiếp có nghĩa là sự quan tâm, sự bố thí vô úy, khác 

với ý nghĩa của bố thí trong Lục Độ. Thí dụ: hiếu khách, tán 

thán, cám ơn, khuyên lơn, an ủi, tặng quà  .v.v… là cách bố 

thí trong Tứ nhiếp pháp. 

2.  Ái ngữ nhiếp không phải là lời nói ngọt ngào nịnh bợ, mà là 

lời nói chân thật, thương yêu và từ bi. 

3.  Lợi hành nhiếp là làm những việc làm có lợi ích chung cho 

mọi người, lợi ích cho xã hội, lợi ích cho chúng sanh, không 

tự tư tự lợi. Tự tư tự lợi là tham, xem ra như có lợi ích trước 

mắt, nhưng đến lúc phải thọ quả báo, rơi vào chốn hỏa ngục, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  270 



thì hối hận cũng không kịp. Lợi người mới là lợi mình. Tự 

lợi cho riêng mình là ác pháp, tự làm hại lấy chính mình. 

4.  Đồng sự nhiếp có nghĩa là làm cùng sự nghiệp với chúng 

sanh hữu tình, cùng lợi ích như nhau, cùng công việc khổ 

vui (nghiệp); gần gũi chúng sanh, dùng pháp nhãn thấy rõ 

căn tánh chúng sanh như thế nào, rồi tùy thuộc vào những 

thân căn y báo chánh báo cùng cái khổ cái vui của họ mà thị 

hiện thân hình ứng vào những thân căn đó mà hiện thân cứu 

vớt đưa họ vào chánh đạo, khiến cho họ cũng được những 

lợi ích. Cách thức Đồng sự nhiếp nầy chỉ có Phật Bồ-tát mới 

có thể làm được, phàm phu chúng ta không làm nổi. Chúng 

ta nhận biết cách làm nầy qua lịch sử  của Phật Thích Ca 

Mâu Ni Phật. Ngài thị hiện  ở thế gian nầy với thân của 

chúng sanh và phải chịu các thứ khổ như chúng sanh để giáo 

hoá chúng sanh… Chúng sanh thấy Ngài có cần khổ tu hành 

và thành đạo, nhưng đối với Ngài thì không có vui và cũng 

chẳng có khổ, vì Ngài đã vượt qua tất cả các pháp đối  đãi 

của thế gian. 

Trong cuộc sống gia đình,  đối với cha mẹ, vợ chồng, con 

cái, nếu chúng ta biết dùng Tứ nhiếp pháp để  ứng xử, thì gia 

đình sẽ  được an vui và hạnh phúc mỹ mãn. Trong đoàn thể 

cộng đồng xã hội, tăng đoàn hay đạo tràng .v.v… nếu chúng ta 

thực hành Tứ nhiếp pháp theo lời Phật dạy, thì tập thể nầy sẽ 

được đoàn kết và có sức mạnh thành tựu mọi việc làm. Tóm lại, 

Tứ nhiếp pháp là pháp tu giúp chúng ta phá trừ tánh ngã mạn để 

có thể hằng thuận với chúng sanh. 

Bồ-tát luôn thị hiện ở thế gian, luôn biểu diễn Tứ nhiếp 

pháp một cách viên mãn để cho chúng ta nương theo mà học 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  271 



tập. Các Ngài thị hiện với thân người giống như chúng ta, sinh 

sống lẫn lộn với chúng ta để  dẫn dắt chúng ta vào Phật  đạo. 

Việc nầy được Phật Thế Tôn nói trong kinh Vô Lượng Thọ như 

sau: “Trong cõi Phật đó, tất cả Bồ Tát, hiện tại vị lai, đều đang 

rốt ráo, nhất sanh bổ xứ. Duy trừ nguyện lớn, vào cõi sanh tử, vì 

độ quần sanh, làm sư  tử  hống, khoác đại giáp trụ, công đức 

hoằng thệ, dùng tự trang nghiêm. Tuy rằng sanh vào, đời ác 

năm trược,  thị hiện giống họ, thẳng tới thành Phật, không thọ 

hướng ác, sanh đâu cũng thường biết mạng đời trước”. 

Bồ-tát thị hiện ở thế gian, có lúc là người hiền minh làm 

gương mẫu cho chúng sanh, có lúc là người xấu ác để cảnh tỉnh 

chúng sanh, để chúng sanh nhận ra lý nhân quả mà làm lành 

tránh ác. Do đó, đối với người hiền hay dữ, tốt hay xấu, khiêm 

nhường hay ngã mạn, chúng ta đều phải chân thành và bình 

đẳng cung kính họ, chớ nên xem thường khinh dễ  họ. Nếu 

chúng ta có lòng khinh thường người làm ác, chúng ta cũng 

chính là người có tâm ngã mạn. Có một điều mà chúng ta phải 

nên luôn hết sức thận trọng là: chớ nên vọng tưởng tự xem 

mình là Bồ-tát hay Nhất-sanh-bổ-sứ thị hiện cứu  độ chúng 

sanh; bởi lẽ, khi chúng ta khởi lên cái tâm này, thì chúng ta đích 

thực là người ngã mạn. Cái vọng tưởng nầy rất là thường xảy ra 

với những người làm được các pháp lành, rồi xem thường 

người khác chưa làm được … Lại nữa, Bồ-tát có thể thị hiện là 

người xấu để giáo hoá chúng sanh, nhưng chúng ta không phải 

là Bồ-tát, nên không thể bắt chước các Ngài mà làm như vậy. 

Chúng ta chỉ có thể bắt chước những điều tốt lành mà các Ngài 

mà thôi. Chúng ta chỉ nên âm thầm quán chiếu những việc xấu 

ác để không bị phạm. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  272 



Phật dạy chúng ta Tứ nhiếp pháp để  đoạn trừ tâm ngã 

mạn, nếu chúng ta thường áp dụng pháp nầy trong cuộc sống 

hằng ngày, tâm ngã mạn của chúng sẽ  dần dà giảm bớt, tánh 

đức và phước báu sẽ  được hiển lộ. mọi nguyện  ước sẽ  được 

thành đạt mà không cần phải mong cầu ở bất cứ nơi nào khác. 

Vì thế, trong kinh Vô Lượng Thọ, Phật dạy rằng: 



“Tự tánh bản nhiên vốn sẵn thanh tịnh, chí nguyện vô 

thượng, thân tâm tịch  định an lạc. Hốt nhiên khai đốn, minh 

bạch triệt ngộ, thấu được Thật Tướng các pháp, bản thể vũ trụ. 

Tự nhiên quang sắc xen nhau biến hiện như như, chuyển biến 

tối thắng. Uất Đan Việt tự nhiên thành bảy báu, từ hư không tự 

nhiên hiện ra vạn vật, hiển lộ  từ Quang Minh tạng tinh diệu 

sáng sạch, tốt lành thật khôn sánh, tỏ soi không trên dưới, thông 

suốt không ngằn mé. Nỗ lực tự cầu đạo, tự thân siêng tinh tấn, 

ắt quyết được siêu tuyệt, vãng sanh cõi vô lượng thanh tịnh của 

Phật A Di Đà. Chặt ngang dứt năm đường, ác đạo tự đóng lấp.” 



Trong kinh Vô Lượng Thọ, phẩm 20, Gió đức mưa hoa, 

có đoạn kinh văn: “Gió lại thổi qua rừng cây bảy báu, cuốn hoa 

rơi kết lại thành vầng, từng sắc từng quang, trải khắp cõi Phật. 

Hoa lần lượt tụ lại riêng biệt từng màu, chẳng xen tạp loạn, nhu 

nhuyễn sáng sạch, như Đâu La Miên. Chân giẫm trên hoa, lún 

sâu xuống bốn ngón, khi giở chân lên, hoàn phẳng như cũ. Quá 

khỏi giờ ăn, hoa ấy tự mất, mặt đất thanh tịnh, lại mưa hoa mới. 

Tùy thời tùy tiết, tuần hoàn trọn khắp như trên chẳng khác, như 

vậy sáu thời cho mỗi ngày đêm.” 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  273 



Chúng ta biết Phật học là nội học; do đó, tất cả những gì 

Phật dạy đều quy hướng về Tâm: cảnh cũng là tâm, tướng cũng 

là tâm, âm thanh cũng là tâm, hương thơm cũng là tâm .v.v… 

 Tánh Tướng  Đồng Nguyên: trong Tướng thấy Tánh, trong Tánh thấy Tướng, sự  sự vô ngại. Lại nữa, cảnh giới Tây 

Phương thù thắng, từng thứ từng thứ một đều là Pháp của A Di 

Đà Phật dùng để giáo hoá chúng sanh trong cõi nước ấy. Dựa 

trên căn bản hiểu biết này, khi ta thấy tướng mà không dính 

mắc vào tướng thì liền hiểu  được bí tạng (mật tạng) của kinh 

Phật và liễu ngộ được tự tâm. Pháp Phật nhiệm mầu, thâm sâu 

và vi diệu vô cùng tận, không thể dùng lời nói văn tự mà diễn tả 

cho hết, chỉ phải dụng tâm mà quán niệm. Vài đặc  điểm của 

đoạn kinh văn trên xin được trình bày dưới  đây,  để chúng ta 

nhận biết Phật nói cảnh sắc, cũng là nói tâm, và tâm cũng là 

cảnh sắc: 

  “Gió lại thổi vào rừng cây bảy báu, hoa rơi kết nhóm, từng 

sắc từng quang, đầy khắp cõi Phật”: nghĩa bóng là trong cõi 

Cực Lạc có vô số Thánh Chúng, mỗi vị  đều có tánh đức 

(giới, định và huệ) như hoa thơm đầy khắp nước Phật. 

  “Từng màu từng sắc, không xen không tạp, uyển chuyển 

sáng suốt, như Ðâu La Miên”: nghĩa bóng là mỗi vị thánh 

chúng trong cõi Cực Lạc trí huệ sáng suốt, thần thông tự tại, 

họ uyển chuyển và thích nghi trong Trung đạo đối với tất cả 

pháp, không vọng tưởng, không phân biệt và chấp trước, 

không chấp pháp, không dính mắc, không buộc, không mở, 

không xen tạp v.v... 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  274 



  “Chân bước lên hoa, lún sâu bốn lóng, theo bước chân giở, 

phẳng lại như cũ”: Vì các thánh chúng vẫn chưa thành Phật, 

nên tâm của họ  vẫn còn có những vọng tưởng vi tế chưa 

đoạn; thế nhưng khi nó vừa khởi lên, chưa lún sâu lắm, thí 

dụ như chỉ vừa lún sâu bốn lóng, thì các Ngài liền nhận biết 

và nhanh chóng an trụ tâm trở lại trong chánh định, trở lại 

phẳng lặng thanh tịnh như trước. 

  “Qua bữa  ăn xong, hoa kia tự  mất, mặt  đất thanh tịnh, lại 

giăng hoa mới. Tùy thời tùy tiết, trở lại biến khắp, như trước 

không khác, sáu lần như thế”: Sự tu tập của các Ngài mỗi 

bữa, mỗi thời đều là như vậy, đều là an trụ tâm trong chánh 

định, phá trừ vọng tưởng, phân biệt và chấp trước cho đến 

khi chứng đặng quả vị Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác. 

Trong kinh Vô Lượng Thọ Phật cũng nói: đây là cái quả 

thù thắng Tối Cực của người được sanh về cõi Tây Phương Cực 

Lạc. Nếu là những người có tà kiến và tà định, tức là những 

người có lòng ngã mạn không tin lời Phật dạy, thì chẳng thấu 

triệt nổi cái nhân tối cực này. 

 ---o0o--- 

TÂM PHAN DUYÊN 

 Diệu Âm Quảng Hồng 

 ---o0o--- 

 

Đức Phật dạy: “Nầy A Nan! Sở dĩ ông và chúng sanh lưu 

 lạc trong sanh tử nhiều  đời nhiều kiếp là vì không phân biệt 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  275 



 được căn bản của tâm Bồ Đề và tâm phan duyên, nên không 

 biết thế nào là tâm vọng và tâm chân, vì vậy cứ mê lầm chạy 

 theo vọng tâm phan duyên mà quên mất chân tâm Bồ Đề của 

 mình. Lấy tâm phan duyên mà tu hành thì cũng như nấu cát mà 

 mong thành cơm, quyết không thành tựu được. ” 

Tâm phan duyên là do vọng tâm mà thấy, do duyên mà 

sanh. Bởi do tâm phan duyên với sáu trần bên ngoài mà phát 

sinh ra ngũ trược, và con người lại nương theo cái vọng tâm 

phan duyên ấy  để thấy, nghe, hay, biết – nên xa rời bốn  đức 

tánh thanh tịnh “Thường, Lạc, Ngã, Tịnh” của chân tâm. 

Chúng ta nhận tâm phan duyên làm tự tánh, rồi hằng 

dùng vọng tâm để dẫn dắt thân-khẩu-ý, đem tâm gá theo duyên 

trần nên chúng ta mới sanh khởi nghĩ thiện, nghĩ ác; mà không 

biết tâm phan duyên chính là gốc rễ của sanh tử, nên cứ mãi vô 

minh đi trong luân hồi đau khổ! 

Phải biết, nếu do duyên sanh thì cũng sẽ theo duyên mà 

diệt! Chỉ khi tâm thanh tịnh thì những niệm đối đãi thiện ác ấy 

mới trở thành rỗng không – ưng vô sở trụ nhi sanh kỳ tâm – thì 

tâm chân thật bất sanh bất diệt sẽ liền tự hiển bày; Chỉ với cái 

tâm thanh tịnh nầy mới không dẫn dắt chúng ta đi vào trong nẻo 

6 đường, mới mong giải thoát được sanh tử! 

Phật pháp cũng thường nói “tùy duyên mà không phan 

duyên!” Tâm tùy duyên là tâm thanh tịnh, là tâm bình đẳng; 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  276 



tâm phan duyên là tâm không thanh tịnh, không bình đẳng. Hòa 

Thượng Tịnh Không dạy: “Ngay trong cuộc sống thường ngày, 

 nếu không bị ô nhiễm danh vọng lợi dưỡng, không bị ô nhiễm 

 năm dục sáu trần, tâm chúng ta liền thanh tịnh, thanh tịnh 

 đương nhiên là hoan hỷ. Thanh tịnh và bình đẳng cũng là một, 

 không phải hai. Nếu không bình đẳng, tâm chúng ta vĩnh viễn 

 không thể thanh tịnh, bởi vì tâm có chấp trước thấp cao!” 

Nhưng muốn trị tâm phan duyên thì phải trị  từ  đâu? Từ tâm 

phân biệt! Nếu không thể chế ngự được tâm phân biệt – vọng 

tâm – thì bát phong xuy động. Thế nào là bát phong? Ðó là tám 

thứ khen, chê, khổ, vui, lợi, suy, hủy báng và vinh dự. Chúng 

sanh khổ là do bởi gá tâm vào những duyên nầy nên bị chúng 

xoay chuyển, rồi quay cuồng với tham sân si, nên bị chấp kẹt bỉ 

thử ở nơi đó. Chỉ một khi nhận biết tâm phan duyên chỉ là vọng 

tâm, không thật, bởi do vọng tưởng phân biệt chấp trước mà 

sanh ra thì nó sẽ tự diệt – khi nó diệt rồi thì tâm tự khinh an. 

Nhưng cũng biết, tâm phan duyên tuy không phải là chân 

tâm, nhưng cũng không thể rời chân tâm mà có được. 



*   Như nơi con mắt bệnh nhìn lên hư không lúc trời nắng 

thấy có hoa đốm, hoa đốm ấy sinh ra là bởi do con mắt bệnh – 

con mắt là bản thể chân thật, còn hoa đốm là hiện tượng do 

duyên sanh – nếu con mắt hết bệnh, thì hoa đốm cũng chẳng 

còn. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  277 



*   Như cánh chim bay ngang qua biển lặng, in bóng hình 

xuống dưới dòng nước – nước là bản thể chân thật, còn hình 

bóng in xuống nước chỉ là hiện tượng tùy duyên – cái bóng ảnh 

in xuống  ấy tuy thật nhưng cũng chỉ là hư  vọng vì do duyên 

sanh (chim không cố ý để lại dấu tích, biển cũng không có ý lưu 

lại bóng hình). Nên đừng nhìn thấy cảnh mà quên tánh thấy, vì 

các cái thấy ấy chỉ do thức theo duyên mà thấy! 

Vì chân tâm không có tướng, không sanh diệt, không có 

dính mắc, nên muốn hàng phục tâm phan duyên thì phải biết 

quay trở về an trú trong chân tâm. Phật dạy: “Không nên dính 

 mắc nơi sắc, nơi thanh, nơi hương, nơi vị, nơi xúc, nơi pháp; 

 nên không có chỗ dính mắc mà an trụ tâm ở quả vị Vô thượng 

 Chánh  đẳng Chánh giác” . Nên muốn an trú nơi chân tâm thì 

đối với sáu trần không để mảy may dính mắc, tức chẳng trú nơi 

sắc, chẳng trú nơi thanh, hương, vị, hay xúc, pháp mà sanh tâm. 

Chân tâm vốn dĩ thanh tịnh nhiệm mầu, Lục Tổ Huệ Năng dạy: 

“Nào ngờ Tự Tánh vốn tự thanh tịnh,” tức nó đã có sẵn ngay nơi tự tánh của chính mình, nên đừng ngoài tâm mà tìm cầu hay 

tìm kiếm ở đâu xa! 

Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo cũng nói: “Phật cùng ma 

 là một, không phải hai. Giác ngộ  rồi ma liền thành Phật; mê 

 hoặc rồi, Phật biến thành ma. Cho nên, một niệm giác ngộ thì 

 Phật  ở  tại tâm, một niệm vừa mê, thì ma ở  tại tâm.” Một khi nhận biết tâm phan duyên chỉ là hư dối không thật, nếu buông 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  278 



xả  hết thảy thì chẳng còn bị nó ràng buộc hay chi phối nữa, 

chúng ta tự buộc thì phải tự gỡ mở, khi mở rồi thì sẽ được tự do 

giải thoát – mới thấy không ai cứu mình bằng chính trí tuệ giác 

ngộ của mình! 

 ---o0o--- 

TÂM SÂN GIẬN 

 Diệu Âm Trí Thành 

 ---o0o--- 

Trong kinh Sân giận,  Đức Phật có nói đến những  điều 

xảy ra đến với một người hay sân giận: “Nầy các Tỳ-kheo, hạng 

người nào phẫn nộ, bị phẫn nộ chinh phục, bị phẫn nộ chi phối: 

dầu cho người ấy khéo tắm rửa, khéo chải chuốt, rồi người ấy 

cũng trở thành xấu xí; dầu có nằm trên giường nệm, chăn len, 

họ vẫn ngủ một cách khổ sở; thâu hoạch bất lợi, lại nghĩ rằng: 

“Ta được lợi ích”, thâu hoạch điều bất lợi ích, lại nghĩ rằng: “Ta 

không  được lợi ích”. Những pháp nầy  được nắm giữ khiến 

người khác trở thành thù địch, đưa đến không hạnh phúc, đau 

khổ lâu dài; những tài sản nào của họ thâu hoạch do sự phấn 

chấn tinh cần, cất chứa do sức mạnh của cánh tay, chồng chất 

do những giọt mồ hôi, đúng pháp, thâu hoạch hợp pháp. Các tài 

sản ấy được nhà vua cho chở về ngân khố nhà vua; nếu có được 

danh tiếng gì nhờ không phóng dật thâu hoạch được, danh tiếng 

ấy lánh xa họ; nếu người đó có những bạn bè thân hữu, bà con 

huyết thống gì, họ  sẽ xa lánh, từ  bỏ người  đó, vì người  đó bị 

phẫn nộ chinh phục; người đó làm ác hạnh với thân, người đó 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  279 



nói lời ác hạnh với lời, người đó nghĩ đến điều ác hạnh với ý, 

khi thân hoại mạng chung, người  đó sanh vào cõi dữ, ác thú, 

đọa xứ, địa ngục.” 

Nguyên nhân và hậu quả của tâm sân giận: 

Trong thế gian này, ai có thể  bảo là mình chưa hề sân 

giận? sân giận là một tập khí chung khó hàng khó chuyển của 

phàm phu chúng ta. Khi chúng ta đối diện trước một người hay 

một sự kiện nào đó không vừa lòng, liền khởi lòng sân giận, 

hoặc khi ta tham muốn một thứ gì mà không được, tâm sân giận 

cũng sanh ra. Sân giận là cánh cửa mở vào địa ngục! 

Khi một người gặp phải sự chống đối, sự cản trở, hay bị 

đánh bại bởi một người nào đó, liền trở nên giận dữ. Sân giận là 

biểu hiện cho năng lượng của tâm khi tham ái không được mãn. 

Người đang sân giận, thường có cảm giác nóng nảy, chống đối, 

thù  địch, hung dữ, lỗ mãng thiếu suy nghĩ và đưa  đến những 

hành động tạo ác. Vì vậy, giận dữ không phải là cách để thỏa 

mãn tâm tham ái; ngược lại, nó luôn đưa đến cho ta những kết 

quả  của  đau khổ, buồn bực, sợ hãi và lo lắng. Người hay sân 

giận thường hiện ra các tướng rất xấu xí như: cặp mắt đỏ ngầu, 

mặt mày nhăn nhó dữ tợn, nghiến răng, bặm môi, siết tay, đấm 

ngực, la hét, đập phá, gây gỗ, đâm chém, giết chóc v.v… Cũng 

có một số người biểu hiện sự giận dữ một cách thâm trầm bằng 

cách im lặng mặc dù lửa nóng đang sôi sục trong lòng. Đó cũng 

không phải là biểu tượng tốt, những người sân giận thâm trầm 

nầy thường ôm kín trong lòng những cảm giác thù hận thâm sâu 

không thể giải toả. Do đó, nó cứ âm thầm tăng trưởng trong nội 

tâm cho đến khi đến một cường độ tột cùng nào đó, nó sẽ bùng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  280 



nổ ra một cách khủng khiếp như một quả bom, và tai hại của nó 

có thể đưa đến chỗ trả thù, giết chóc, án mạng thảm khốc v.v… 

Đối với pháp luật thế gian, người nầy sẽ bị bỏ vào ngục tù hay 

bị  xử  tử; còn đối với  định luật nhân quả, họ  đã gieo những 

chủng tử  điạ ngục, ngạ quỷ và súc sanh. Lúc lâm chung, khó 

tránh khỏi rơi vào ba đường ác đạo. 

Cách đối trị tâm sân giận: 

Sân giận không phải là vũ khí tốt  để  đấu tranh cho sự 

công bằng, bởi nó sẽ  đem  đến cho bản thân ta và mọi người 

xung quanh nhiều tai hại khó lường. Muốn cho những vấn đề 

bất công, trái ý, sai trái v.v… có thể được điều chỉnh và sửa đổi 

một cách tốt đẹp và hiệu quả nhất. Chúng ta phải biết áp dụng 

Phật pháp, trong mọi hành xử đối trị với tâm sân giận, với sức 

mạnh của trí tuệ, tâm từ bi và thanh tịnh bình đẳng không phân 

biệt nhân ngã. Trong mọi trường hợp của mâu thuẫn chúng ta 

phải dụng tâm xây dựng, sám hối và hoà kính …. chứ không 

phải với tâm phá hoại. Đôi lúc chúng ta cũng có thể dùng biện 

pháp mạnh, nhưng phải thể hiện nó trong tư thế ổn định, công 

bằng, không ác ý và thù hận. Sự bộc lộ cơn giận dữ có thể đem 

lại sự thỏa mãn nhất thời, nhưng không thể xua tan cơn giận; 

ngược lại, nó kích thích làm tăng thêm những khuấy  động và 

kéo dài. Sân giận thường dẫn  đến bệnh hoạn trong tâm lẫn 

ngoài thân. 

1. Người Phật tử phải luôn giữ tâm an định và phải biết quán 

tất cả pháp đều như hóa, như huyễn. Lấy sức định huệ hàng 

phục ma oán ở trong tâm của chính mình, không phải tâm 

của người khác. Phải biết lánh xa những đối tượng và hoàn 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  281 



cảnh diễn hiện ra ở trước mắt có thể khơi động tâm sân giận 

của mình. Dù đây là một cách khá dễ dàng nhưng không 

phải khi nào chúng ta cũng làm được. Lại nữa, biện pháp 

nầy cũng không phải là biện pháp tốt nhất  để diệt trừ tâm 

sân giận. Phương pháp tốt nhất là chúng ta nên học cách làm 

sao  để có thể  sống chung hoà bình với những gì chúng ta 

không thích, nếu ai làm được như  vậy, người  ấy  đã xả  bỏ 

được ái trước, hằng lìa được ba độc (tham, sân, si); tâm của 

người ấy lúc nào cũng có cảm giác vui sướng ví như tỳ kheo 

dứt sạch các lậu. 

2. Thông thường, ta sân giận vì cảm thấy mình đúng, người 

khác sai. Ngã kiến của ta lúc đó  đang lớn dần và che lấp 

tánh thanh tịnh bình đẳng của mình. Lúc này, chúng ta nên 

cố gắng an trụ tâm trong danh hiệu “A Di Đà Phật”, lấy tâm 

mình đồng hoá với tâm Phật thanh tịnh, và nhờ đó nó không 

bị  đồng hoá với cơn giận. Tâm không khởi sân giận; tức 

nhiên, thân và khẩu sẽ  được thanh tịnh. Chúng ta, có thể 

đứng trên phương diện khách quan, quán chiếu những  đặc 

tính và trạng thái tiến triển của cơn sân giận khởi  đầu từ 

nguyên nhân gây ra cơn sân giận, rồi lớn dần và biến mất 

như thế nào. Phương pháp nầy giúp cho chúng ta phát khởi 

được chánh niệm và trí tuệ, chuyển các thức thành trí, đối trị 

với tâm sân giận, trong trong cuộc sống hiện tại một cách 

lâu dài. Khi sắp nổi lên cơn giận, chúng ta nên như  một 

người khách, lập tức dừng lại và quán sát nó, không đồng 

hoá với nó. Chúng ta không đè nén và cũng không bộc phát 

cơn sân giận, chúng ta chỉ quan sát và để cho nó tự nhiên 

biến mất. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  282 



3. Chúng ta cũng nên hỏi chính mình rằng: Nếu ta giận một 

người nào, ta sẽ có thể làm gì được họ? Nếu ta không làm gì 

được họ, thì sự giận dữ nầy chỉ là ngọn lửa lớn tự đốt chết 

lấy chính mình. Chúng ta phải nên tự trọng vì khi ta nổi cơn 

sân giận, ta sẽ  tự  hủy hoại  đức hạnh, phẩm tính tốt, thân 

mạng và tuệ  mạng của chính mình. Dù cho ta có tinh tấn 

trồng bao nhiêu ruộng phước lớn, những công đức nầy đều 

bị ta đốt sạch hết bằng ngọn lửa sân giận của chính mình. 

4. Là người học Phật, chúng ta phải thực hiện cho được giáo 

pháp của Ngài, phải biết xả ly vọng tưởng, phân biệt chấp 

trước, hằng thuận với chúng sanh, đem chúng sanh xem như 

chính mình. Có nghĩa là đem tâm của mình đồng cảm với 

người khác, cảm nhận được những gì người khác đang cảm 

nhận. Từ  đó, chúng ta sẽ  tăng trưởng trí huệ, rõ biết tánh 

tướng của chúng sanh là thường hay vô minh sân giận làm 

tổn thương nhau. Cũng từ đó, ta phát tâm đại bi thương xót 

cho những nổi sân giận,  đau khổ, không an và lo sợ trong 

lòng của họ.  Đối với các người hay sân giận, ta nên phát 

lòng từ nhẫn, dùng những lời dễ thương, cử chỉ an hòa từ tốn 

để khuyên lơn, an ủi và xoa dịu những vết thương trong tâm 

của họ. Không nên buộc tội họ và chống trái với họ. 

5. Để ngăn ngừa tâm sân giận một cách tích cực, chúng ta nên 

thay  đổi cách suy nghĩ và luôn giữ chánh kiến với mọi sự 

việc và mọi người. Chúng ta nên bình thản trước những sự 

kiện đối lập không vừa lòng mình, nên phá trừ những yếu tố 

tiêu cực và nhìn vào những khía cạnh tích cực của một vấn 

đề. Khi một việc gì không được xuôi theo ý muốn hay sở 

thích, ta phải nên bình tĩnh tìm xem có biện pháp nào để 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  283 



khắc phục  được không; nếu có, theo đó hành động, bằng 

không, cứ chấp nhận và cho qua. 

Phải biết lấy tâm từ bi, tâm thanh tịnh bình đẳng (không 

vọng tưởng, phân biệt và chấp trước), tâm nhẫn nhục, tâm giác 

ngộ làm liều thuốc tốt nhất để chữa trị độc sân giận. Khi ta làm 

được đều này, ở nơi người không sanh tâm sân giận, ở nơi ta 

hoàn thành được đạo cả. 

 ---o0o--- 

NGÃ CHẤP VÀ NGÃ SỞ CHẤP 

 Diệu Âm Trí Thành 

 ---o0o--- 

Theo từ điển, Ngã: nghĩa là “Ta”, Sở: nghĩa là sở hửu hay 

“của Ta”, Chấp: nghĩa là cầm giữ, cố chấp, không buông ra. 

Ngã chấp: nghĩa là cố chấp cái Ta, Ngã Sở chấp: nghĩa là cố 

chấp vào cái của Ta. 

Phàm phu chúng ta thường hiểu Ngã là Ta, được lập 

thành bởi năm uẩn: Sắc, Thọ, Tưởng, Hành và Thức. Ngã là tổ 

hợp của năm uẩn, nghiệp và ái. Phật bảo cái Ngã đó là vọng 

Ngã, nhưng phàm phu chúng sinh mê chấp thân là thật cho nên 

yêu thích thân mình, bênh vực ý tưởng của mình, bảo vệ những 

sở hữu của mình như nhà cửa, ruộng vườn, cha mẹ, vợ con, họ 

hàng quyến thuộc, dân tộc .v.v... Ngã sanh ra Tham ái; Vì tham 

ái nên muốn chiếm hữu, do đó, nên có thị phi, ganh tỵ và đấu 

tranh, từ  đó sanh ra sân giận. Khi tâm sân giận thì mất  đi trí 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  284 



tánh sáng suốt thường minh (tự tánh) và trở nên ngu si tạo ra 

nghiệp luân hồi sanh tử. 

Đức Phật nhìn thấy các yếu tố lập thành Ngã đó, từ sắc 

đến thức của năm uẩn, đến nghiệp và ái đều chẳng phải là Ngã, 

mà chỉ là vọng tưởng của chúng sanh. Ngài dạy rằng: Ngã chấp 

và Sở chấp là nguồn gốc của phiền não khổ đau tạo ra lục đạo 

luân hồi sanh tử. Người giác ngộ là người không còn chấp vào 

“cái ta” và “cái của ta”, người nầy sẽ chứng được quả vị A La 

Hán, vĩnh viễn thoát ra khỏi lục  đạo luân hồi sanh tử, an vui 

trong cảnh giới Niết Bàn. 

Theo lời giáo huấn của Phật, chúng ta biết rằng: cái thân 

thể của ta (Ngã Sở) chỉ là giả tạm do nhân duyên kết hợp, hết 

duyên thì nó cũng sẽ trở thành cát bụi. Do đó, chúng ta không 

nên cố chấp vào cái xác thân của ta. Vậy, điều chủ yếu của học 

Phật là phá Ngã chấp vì nó là nguồn gốc của phiền não, sanh tử 

luân hồi. Một khi Ngã chấp không còn, thì bất cứ lúc nào và bất 

cứ ở đâu cũng là Niết Bàn. Vì vậy, đức Phật nói: “Ngã và Ngã 

Sở là cha mẹ sanh ra luân hồi sanh tử, cần phải diệt bỏ mới có 

thể thoát ra khỏi lục đạo luân hồi sanh tử”. 

Ngã chấp lại được chia ra làm bốn loại: 

1.  Chấp thân ngũ uẩn nầy là “Ta”, 

2.  Chấp thân ngũ uẩn nầy là “Của Ta”, 

3.  Chấp thân ngũ uẩn nầy không phải là “Ta”, cũng không phải 

là “Của Ta”, mà trong cái “Ta” có cái thân và trong cái thân 

có cái “Ta”, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  285 



4.  Chấp vũ trụ là “Ta”, “Ta” là vũ trụ. Vũ trụ là thường trụ, là 

vĩnh cửu. 

Khi nói đến Chấp, lại có hai thứ chấp: Ngã chấp và Pháp 

Chấp. Vì hai thứ chấp nầy mà con người không được sáng suốt: 

  Ngã chấp là không nhận biết cái thân nầy là do ngũ uẩn tạm 

thời hòa hợp do một nhân duyên, hết duyên nó sẽ tan rã, nên 

nhận lầm cái thân nầy là thật; do đó, sanh ra các thứ phiền 

não, mê vọng và đau khổ. 

  Pháp Chấp là không biết rằng tất cả vạn sự, vạn pháp đều do 

nhân duyên sanh. Tất cả các pháp đều như ảo ảnh, như bọt 

bèo, như hóa, như sương, như điện chớp … thoạt có, thoạt 

không, không trường tồn vĩnh hằng. Đức Phật nói trong kinh 

Vô Lượng Thọ: “Liễu triệt tất cả pháp như  dư vang mộng 

huyễn… biết các cõi đều chỉ là như bóng ảnh”. 

Lại nữa, cái Ngã của phàm phu có đủ bốn tính xấu: Vô 

thường, Vô lạc, Vô ngã và Bất tịnh. Khi phá hết ngã thì sẽ được 

đại tự tại an vui. Ðại Tự Tại gồm có tám điều tự tại: (1) có thể 

thị hiện vô lượng diệu sắc thân, (2) có thể thị hiện đầy khắp các 

cõi trong tam thiên đại thiên thế giới không có chướng ngại, (3) 

có thể đem thân khắp cõi đại thiên nầy bay trên hư không nhẹ 

nhàng đến nơi hằng hà sa thế giới mà không có chướng ngại, 

(4) thân Như Lai thường  ở  một cõi mà làm cho tất cả chúng 

sinh ở các cõi khác đều thấy, (5) sáu căn đều tự tại, (6) chứng 

được tất cả các pháp (7) diễn thuyết tự tại, và (8) Như Lai khắp 

đầy tất cả chỗ như hư không. Phật gọi cảnh giới của Tám Đại 

Tự Tại nầy là Đại Bát Niết Bàn. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  286 



Theo quan điểm của Phật Giáo Ðại Thừa, Ngã cũng 

không mà pháp cũng không. Ðức Phật dạy: “Nầy thiện nam tử! 

Như người đời nói: có biển, có biển lớn; có sông, có sông lớn; 

có núi, có núi lớn... Niết bàn cũng như vậy: có Niết Bàn và có 

Ðại Niết Bàn. Thế nào là Niết Bàn? Như người đói được chút ít 

cơm ăn thời gọi là được an vui. Như người bệnh được lành thời 

được gọi là an vui. Như người kinh sợ được chỗ nương tựa thời 

được an vui. Như người nghèo cùng được châu báu thời được 

an vui ... Tất cả sự an vui trên đây cũng gọi là Niết Bàn, nhưng 

chẳng  được gọi là Ðại Niết Bàn, vì còn trong phạm vi tương 

đối”. 

Vì vậy, Niết bàn mà Thanh Văn chứng  được khác với 

Niết Bàn của Bồ Tát, và Niết bàn mà Bồ Tát chứng được khác 

với Đại Niết bàn của Phật. Vì Đại Niết Bàn có tám thứ tự tại 

như trên đã nói, nên còn gọi là Đại Bát Niết Bàn. 

Ðại Bát Niết Bàn cũng là Phật tánh, là Trung Ðạo. Bởi 

chúng sanh không thấy  được Phật tánh nên cảnh giới là vô 

thường, vô lạc, vô ngã và vô tịnh. Thế nhưng, cái Phật tánh đó, 

cái Ðại Niết Bàn đó vẫn luôn thường hằng  ở  nơi mỗi chúng 

sinh, từ vô thỉ kiếp đến nay không hề thay đổi, nhưng vì do vô 

minh phiền não che phủ cho nên không thể nhận ra nó, mà 

nguồn gốc của vô minh phiền não nầy chính là Ngã chấp. 

Như vậy để đạt đến cảnh giới Niết Bàn thực sự? Chúng 

ta phải lìa tất cả các khái niệm về: ngã và ngã sở, có và không, 

thường và đoạn, trong và ngoàị, trước và sau v.v… và phải vượt 

thoát ra khỏi mọi đối đãi của thế giới hiện tượng như thiện ác, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  287 



tốt xấu, đúng sai, có không, sanh tử, niết bàn để đạt được trạng 

thái tịnh chỉ an định của tâm. 

  Chấp có tức là thường kiến. 

  Chấp không tức là đoạn kiến. 

  Chấp cũng có cũng không tức là biên kiến 

  Chấp chẳng có chẳng không tức là không kiến. 



Xả bỏ hết tất cả các chấp, tâm liền được thông, tâm thông 

thì vạn pháp đều thông. Trong bài giảng của Hòa Thượng Tịnh 

Không, “Tu Hoa Nghiêm Áo Chỉ  Vọng Tận Hoàn Nguyên”, 

Hoà Thượng nói lên cái ý nghĩa là: “Buông bỏ hết được tất cả 

 các Ngã Chấp và Pháp Chấp do vọng tưởng, phân biệt và chấp 

 trước sanh ra, tâm liền được thông, tâm thông thì vạn pháp đều 

 thông”. 

Do đó, chúng ta nhận thấy tất cả những kiến giải của xuất 

thế gian hay thế gian pháp đều là chướng ngại của tâm trên con 

đường tu Phật đạo. Pháp của Phật cũng chẳng nên chấp, vì nó 

chỉ là phương tiện giúp chúng sanh nhận ra bản thể của vũ trụ 

nhân sanh, khi biết rõ rồi thì là giác ngộ. Thế nhưng giác ngộ 

vẫn chưa thể giải thoát, phải làm được viên mãn thì mới có thể 

chứng  đắc. Ngay cả danh từ chứng  đắc cũng là giả danh mà 

Phật dùng để khai thị chúng sanh còn đang mê chấp. Chứ trên 

nghĩa của Chân đế, thì chẳng có chứng đắc vì không có sở đắc. 

Vì Như Lai tự tánh của mỗi chúng sanh là tự nhiên có sẵn, 

chúng sanh giác ngộ  tự tánh là quay trở  về  với chân tâm của 

chính mình, chứ đâu phải là thu nhận được từ bên ngoài, thì làm 

gì có chứng đắc hay không chứng đắc. Từ nhận xét này, ta thấy 

các pháp mà Phật nói suốt 49 năm chỉ là phương tiện tạm dùng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  288 



để  đưa chúng sanh trở  về  với Như Lai tự tánh; Phật ví dụ nó 

như là chiếc thuyền dùng để đưa ta qua sông, qua sông rồi thì 

thuyền nầy phải xả bỏ cho được hoàn toàn tự tại và nhẹ nhàng. 

Chư Tổ Đại Đức dạy: Phật pháp còn phải bỏ huống nữa là phi 

pháp, cho ta thấy muốn  đạt  được cứu cánh Niết Bàn thì vạn 

pháp đều phải xả bỏ. 

Trong Trung Quán Luận có đoạn văn viết và được dịch 

nghĩa rằng: 

 Các pháp do duyên sanh  

 Ta nói tức là không, 

 Cũng gọi là giả danh  

 Cũng là nghĩa trung đạọ  

 Chưa từng có một pháp  

 Chẳng từ nhân duyên sinh  

 Thế nên, tất cả pháp  

 Ðều là Không hết thảy. 

Tất cả pháp trong thế giới nầy đều do nhân duyên sanh 

khởi, và do nhân duyên sanh nên cũng do nhân duyên mà hoại 

diệt, nên không có tự tánh, không có cố định, nên được gọi là 

“Không”. “Không” ở  đây chẳng có cái nghĩa là tất cả  rỗng 

không, không có gì hết. Vạn pháp sanh diệt lệ thuộc bởi nhân 

duyên, mà nhân duyên sanh và diệt đều không thật, chỉ tạm gọi 

là như thế, chỉ là giả danh, chỉ là giả có. Vì chúng sanh còn 

chấp nên Phật phải tùy thuộc vào căn tánh của chúng sanh mà 

nói vậy để chúng sanh có thể dùng sức định huệ mà quán niệm 

nhận ra nó trong Trung Ðạo. Trung Ðạo nghĩa là siêu việt ý 

niệm có và ý niệm không. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  289 



Nếu phàm phu chúng ta thấy được bản chất của Ngã, Ngã 

Sở và Ngã Chấp là Không, tức là cũng thấy được bản chất của 

Niết Bàn cũng là Không, tức là thấy  được bản thể  của Trung 

Ðạo. Trí tuệ Bát Nhã của Trung Đạo nầy có thể phá trừ được tất 

cả kiến chấp, thiên kiến và tà kiến, vượt thoát ra khỏi mọi thứ 

Ngã chấp và Pháp chấp, là nguyên nhân của phiền não, khổ đau 

và sanh tử luân hồi. 

Vậy, con đường của Phật đạo là con đường Trung Ðạo: 

Thấy chúng sinh chấp vào Ngã tức là chấp vào thường, Phật nói 

đừng chấp vào thường. Khi nghe Phật nói vậy, chúng sinh lại 

chấp vào đoạn và cứ như thế Phật phải phá hết tất cả kiến chấp 

của chúng sinh để  dẫn dắt chúng sinh đến một cái không thể 

nghĩ bàn được, mà cái đó chính chúng sinh phải tự mình 

nghiệm chứng qua sự giác ngộ trong nội tâm của mình, không 

thể dùng các tướng của sắc hay âm thanh (cũng nghĩa là ngôn 

từ hay văn từ) để tìm ra nó. Nếu chúng ta phóng tâm ra ngoài 

đeo đuổi theo các tướng của sắc và âm thanh (văn từ và ngôn 

ngữ) mà hiểu ý Như Lai, thì như lời Ngài nói trong kinh Kim 

Cang rằng chúng ta đang hành tà đạo. 

Bởi vì căn tánh của chúng sanh trong thời mạt pháp nầy 

không thể nào phá trừ được Ngã chấp và Ngã Sở, sanh ra ba thứ 

phiền não chướng: vọng tưởng, phân biệt và chấp trước, khó đạt 

đến Niết bàn tịch tĩnh. Đức Phật đã từ bi chỉ bày cho chúng ta 

pháp môn niệm Phật, tức là dùng lòng Tín và Nguyện mà nhất 

tâm trì niệm danh hiệu Phật A Di Đà Phật để có thể được đới 

nghiệp vãng sanh về Phàm Thánh Đồng Cư  Độ  ở cõi Tây 

Phương Cực Lạc, để có thể được sống trong môi trường thuận 

lợi, được gần gũi Phật và làm bạn với chư vị Thánh chúng và 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  290 



Bồ Tát tu tập các pháp công đức. Đây là phương tiện vô cùng 

cứu cánh, là vô thượng thượng pháp môn của A Di Đà Phật, 

đưa chúng sanh rốt ráo vào pháp Nhất Thừa, tức là Phật Thừa. 

Vì thế Phật A Di Đà còn có danh hiệu là Vô Thượng Y Vương, 

có thuốc hay nhất để chữa căn bệnh khó trị của chúng sanh, đó 

là Ngã chấp và Ngã Sở Chấp, là nguồn gốc sanh ra luân hồi 

sanh tử khổ đau. 

 ---o0o--- 

TÂM TỪ BI 

 Diệu Âm Trí Thành 

 ---o0o--- 



Đạo Phật lấy từ bi làm gốc, nhẫn nhục làm hạnh. Do đó, 

khi nói đến đạo Phật, người đời đều nghĩ đến hai pháp “từ bi” 

và “nhẫn nhục”. Lại nữa, khi nói đến từ bi, Phật tử chúng ta đều 

liên tưởng  đến Bồ-tát Quán Thế Âm, vì Ngài là đại biểu cho 

lòng đại từ đại bi cứu khổ cứu nạn. 

Vì từ bi là căn bản của đạo Phật, do đó, tất cả các pháp, 

tất cả các hạnh tu của  đạo Phật  đều quy hướng về “phát khởi 

tâm từ bi”. 

Trong Thập Địa kinh luận, Bồ-tát Thiên Thân nói rằng: 

“từ là đồng với nhân quả  hỷ  lạc; bi là đồng với nhân quả  ưu 

khổ”. Bồ-tát không những chỉ sanh tâm hỷ lạc với chúng sanh, 

mà còn phải đem đến cho chúng sanh quả hỷ lạc, đó mới gọi là 

từ. Thấy chúng sanh ưu bi khổ não không những chỉ khởi tâm 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  291 



thông cảm, mà còn phải tạo cho chúng sanh những quả lành 

khiến cho họ bớt đi sự thống khổ, đó mới gọi là bi. 

Kinh Bồ-tát niệm Phật tam muội nói: “từ tâm quán chúng 

sanh, như mẫu niệm nhứt tử. Vu thù bất truy ác, cánh sanh lân 

mẫn tâm,” nghĩa là dùng tâm từ quán sát chúng sanh như người 

mẹ nghĩ nhớ đến con, đối với kẻ thù không sanh khởi tâm ác, 

ngược lại phải sanh tâm thương xót họ. 

Trong Đại Trí Độ luận, Bồ-tát Long Thọ nói: “đại từ là 

vui với tất cả chúng sanh, đại bi là làm cho chúng sanh thoát 

khổ.  Đại từ là đến với chúng sanh bằng tâm hỷ  lạc,  đại bi là 

cùng với chúng sanh chia sớt những nỗi thống khổ. Thí như có 

người giam những người con mình trong ngục. Lúc nó bị  tử 

hình, lòng từ của người cha vì xót thương con nên dùng vô số 

phương tiện, khiến cho các con được thoát khổ, lòng đại bi ấy 

chính là khiến cho con lìa khổ; vì con mà cung cấp cho chúng 

các thứ yêu thích, ấy là lòng đại từ”. 

Kinh Vô Lượng Thọ nói: “Bồ-tát đối với chúng sanh đem 

từ bi lớn, xả ly chấp trước, lợi ích quần sanh, thành tựu vô 

lượng vô biên công đức”. Nghĩa là Bồ-tát có lòng đại từ bi, nên 

đối với hết thảy chúng sanh đều bình đẳng, không phân biệt kẻ 

oán người thân, và đến với họ bằng tấm lòng thương yêu chân 

thành và thông cảm. 

Kinh Vô Lượng Thọ, đức Thế Tôn lại nói hạnh từ bi của 

Bồ-tát  đối với chúng sanh như sau: “Phát rộng lòng đại bi, 

thương xót hữu tình, nói lời từ ái, trao pháp nhãn, đóng đường 

ác, mở cửa lành. Chẳng bỏ chúng sanh giữ gìn không nghỉ, như 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  292 



thể thân mình, cứu vớt phò trợ, khiến  độ chúng sanh đến bờ 

giác ngộ.” Vì muốn chúng sanh được cái lợi chân thật vĩnh viễn 

thoát ra khỏi bờ mê, Bồ-tát không ngừng đem Phật pháp giáo 

hoá chúng sanh, khiến cho chúng sanh được giác ngộ  rốt ráo 

thành Phật. 

Luận ngữ có câu: “bậc quân tử phải lo trước nỗi lo âu của 

thiên hạ, vui sau niềm vui của muôn dân”. Nghĩa là bậc hiền 

nhân  đến với mọi người bằng tấm lòng “quên mình để  cứu 

người” và “vô tư phụng sự”. 

Pháp từ bi của đạo Phật được phân ra làm ba thể loại như sau: 

  Vì muốn cho tất cả chúng sanh thoát khổ được vui mà khởi 

tâm từ bi, gọi là “chúng sanh duyên từ bi”, hoặc “hữu tình từ 

bi”. 

  Vì chúng sanh có vô tận phiền não, nên đem Phật pháp giáo 

hoá chúng sanh, gọi là “pháp duyên từ bi”. 

  Vì quán tất cả pháp đều không tịch, sanh ra tâm phiền não, 

mà khởi tâm từ bi cứu khổ chúng sanh, gọi là “vô duyên từ 

bi”. 

Bởi từ bi được phân ra thành ba thể loại: chúng sanh 

duyên từ bi, pháp duyên từ bi và vô duyên từ bi, nên Phật vì 

chúng sanh mà nói ba pháp: Vô thường, Vô ngã và Tính không, 

để dẫn dắt chúng sanh tiến lên dần dần thâm nhập vào Như Lai 

tánh. 

Pháp từ bi có tiểu, trung và đại: 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  293 



  Tiểu từ bi: chỉ khởi tâm vui cùng với cái vui của chúng sanh 

và muốn cho họ thoát khổ, như tâm từ, tâm bi trong từ bi hỷ 

xả (tứ vô lượng tâm) của bậc Tiểu thừa. Tứ vô lượng tâm là 

"bốn trạng thái tâm thức vô lượng", còn được gọi là Tứ 

phạm trú, "bốn cách an trú trong cõi Trời Phạm Thiên". Bốn tâm vô lượng là: (1) Từ vô lượng, (2) Bi vô lượng, (3) Hỷ vô 

lượng và (4) Xả vô lượng. 

Bốn tâm nầy là phương pháp đối trị  bốn phiền não là sân 

hận, ganh tị, buồn bực và tham muốn: nếu có tâm từ thì sẽ 

không bao giờ sân hận, nếu có tâm bi sẽ không bao giờ ganh 

tỵ, nếu có tâm hỷ thì sẽ không giờ buồn bực, và nếu có tâm 

xả thì sẽ không bao giờ tham. Người thực hành được Tứ vô 

lượng tâm, khi lâm chung sẽ được tái sinh tại cõi Thiên. 

Đức Phật Thích Ca Mâu-ni dạy: “Có bốn vô lượng: Hỡi các 

tỳ kheo, một người tràn đầy tâm từ (bi, hỷ, xả) sẽ phóng tâm 

đó đi một phương, hai phương, ba phương, bốn phương, rồi 

phía trên, phía dưới, xung quanh mình. Người đó phóng tâm 

đi khắp thế giới, chiếu rọi khắp nơi với tâm từ (bi, hỷ, xả), 

tâm thức vô lượng của người  đó sẽ  vắng bóng sân hận và 

phiền não.” 

  Ðại từ bi: không những chỉ khởi tâm vui cùng với cái vui 

của chúng sanh và muốn cho họ thoát khổ, mà còn có khả 

năng làm cho họ thoát khổ được vui, như tâm đại từ bi của 

Phật. 



  Trung từ bi: Đại từ bi và Tiểu từ bi cũng chỉ là pháp tương 

đối; nên có Tiểu, có Đại, thì phải có Trung. Thí dụ: lòng từ 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  294 



bi của Bồ-tát so sánh với lòng từ bi của Thanh văn và phàm 

phu chúng ta là Đại; nhưng nếu đem so sánh với lòng từ bi 

của đức Phật thì chỉ là Tiểu. Vì vậy, chữ “Đại từ bi” của bậc 

Bồ-tát vẫn là giả danh; nói cho đúng lý chân thật chỉ là 

Trung từ bi. Từ mức độ, phân loại và đẳng cấp của từ bi như 

trên, ta thấy “vô duyên từ bi” là từ bi ở  mức  độ  từ bi cao 

nhất mà chỉ tìm thấy  ở  nơi Phật; vì vô duyên từ bi là “vô 

duyên đại từ và đồng thể đại bi”. Nguyên nhân của sự khác 

biệt nơi tâm từ bi? 

Tiểu Thừa Thanh Văn chưa phá được hết tất cả những 

phân biệt và chấp trước vi tế, nên chưa thể phát khởi được “vô 

duyên từ bi”. Bồ-tát chưa phá được hết tất cả những phân biệt 

vi tế, nên vẫn chưa thể phát khởi được “vô duyên từ bi”. Chỉ có 

Phật mới phá hết tất cả mọi phân biệt và chấp trước một cách 

rốt ráo. Do đó, trong “vô duyên đại từ” của Phật hoàn toàn 

không có sự phân biệt của các đối tượng quan hệ như: cha mẹ, 

vợ chồng, con cái, anh em, bạn bè, người oán kẻ thân, người 

xấu kẻ tốt, người hiền kẻ dữ  v.v… Nói cách khác, Phật đối với 

chúng sanh với tâm hỷ lạc và phúc thiện, mà trong đó không có 

điều kiện, không có nguyên nhân, vô tư vô tưởng (vô ý thức) 

.v.v… Phật ban cho chúng sanh sự  hỷ  lạc phúc thiện mà tâm 

không khởi một chút phân biệt, tuyệt đối thanh tịnh bình đẳng 

đối với tất cả chúng sanh. Vậy, đặc điểm của “đồng thể đại bi” 

là dùng tâm tuyệt  đối bình đẳng, không phân biệt, tâm quảng 

đại vô tận, tâm như hư không; cho nên tâm nầy cũng được gọi 

là “vô tận đại bi”; có nghĩa là không còn có tâm nào rộng lớn 

hơn tâm này. Nói đến  đây chúng ta cũng nên biết các vị  Đại 

Bồ-tát như Quán Thế Âm, Đại Thế Chí, Văn Thù, Phổ Hiền, 

Địa Tạng .v.v… đều là các cổ Phật thị hiện với thân Bồ-tát, do 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  295 



đó tâm từ bi của các Ngài đều là “vô duyên đại từ, đồng thể/vô 

tận đại bi”. 

Phật dạy chúng ta phải phát khởi tâm từ bi trong phạm vi 

lớn nhất, không có hạn lượng, từ cả hai mặt không gian và thời 

gian, bao trùm hết thảy thập phương pháp giới, và đối tượng để 

cứu  độ là vô lượng vô biên vô số các loài chúng sanh không 

phân biệt chủng loại. 

Dựa trên tư tưởng căn bản của tâm từ bi trong Phật giáo, 

“kiêng sát sanh” là việc cấm đầu tiên và “phóng sanh” việc nên 

làm đầu tiên. Không sát sanh là ngăn ngừa đoạn dứt sự sát hại, 

làm thương tổn  đến sanh mạng của các loài hữu tình. Phóng 

sanh các loại động vật có tri giác, có tình cảm, có cảm thọ khổ 

vui, là thực hành hạnh từ bi cứu khổ và ban vui cho chúng sanh. 

Trong tất cả các pháp môn tu của Phật giáo, lòng từ bi hỷ xả là 

một nghĩa cử cao đẹp, với trí tuệ hiểu biết rằng ta và các loài 

chúng sanh cùng nhau chia sẽ sự sống trên quả đất này, do đó ta 

không nên vì lợi ích cá nhân của mình hoặc của chủng loại 

mình mà sát hại các loài chúng sanh khác. Ngược lại, ta phải 

hết lòng bảo vệ lợi ích mọi loài, hết lòng cứu tế chúng sanh khi 

họ  gặp hoạn nạn. Nếu mọi người, từ trong mỗi gia đình, làng 

xóm, thành phố, quốc gia cho đến toàn thế giới  đều mở  rộng 

tâm từ bi, thương yêu, hằng thuận và hỗ trợ lẫn nhau, đoàn kết 

cùng nhau phấn đấu khắc phục khó khăn, cùng nhau tạo ra tài 

sản, cùng nhau làm phong phú cho cuộc sống nhân sanh; thì 

thiên hạ sẽ được thái bình, tai dịch chẳng khởi, nước thịnh dân 

an, binh đao chẳng động, mọi người đều trọng sùng nhân đức, 

không có trộm cướp, không có oan uổng, người người đều sống 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  296 



trong hỷ  lạc và đắc ý. Nếu  được như  vậy, thì Tịnh  Độ có thể 

được thiết lập ngay trong thế gian này. 

Trong pháp môn Tịnh  Độ, niệm Phật A Di Đà nguyện 

vãng sanh Tây Phương Cực Lạc, điều kiện tối yếu cần thiết để 

được vãng sanh là Phát vô thượng Bồ-đề tâm và nhất hướng 

chuyên niệm hồng danh A Di Đà Phật. Phát vô thượng Bồ-đề 

tâm cũng có nghĩa là phát tâm “vô duyên từ bi” hay “vô duyên 

đại từ và đồng thể đại bi”. Niệm “Nam Mô Đại Từ Đại Bi A Di 

Đà” hay rút ngắn nó lại thành “Nam Mô A Di Đà Phật” hay “A 

Di Đà Phật” đều là niệm cái tâm Đại Từ Đại Bi của chính mình, 

niệm niệm không gián đoạn cho đến khi tâm của mình đồng 

hoá với tâm của Phật A Di Đà, thì mọi vọng tưởng, phân biệt và 

chấp trước sẽ được phá trừ, và tâm “Đại từ đại bi” của ta sẽ tự 

nhiên được khởi tác dụng. Do đó, ta thấy Tịnh Đô Di Đà chẳng 

phải là ở ngoài tâm mà có thể tìm thấy. 

 ---o0o--- 

BUÔNG XẢ LÀ ĐẠI BỐ THÍ 

 Diệu Âm Trí Thành 

 ---o0o--- 

Chúng ta sống ở thế gian này, đối với tất cả mọi việc, dù 

mắt thấy tai nghe đều không nên giữ  ở trong lòng, thấy như 

không thấy, nghe như không nghe, mỗi giờ  mỗi phút cần nên 

gìn giữ tam nghiệp, thân khẩu ý, thanh tịnh. Nếu đã lỡ nghe hay 

thấy biết những chuyện nghịch ý không vừa lòng, thì nên buông 

bỏ, không nên đào sâu vào vấn  đề và cũng  đừng nên đem ra 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  297 



loan truyền gây mâu thuẫn, xáo trộn và đấu tranh. Không nên 

tranh đấu, hơn thua nhau trên từng ý nghĩ, hành động và lời nói. 

Đối với pháp thế gian và xuất thế gian, những sự  đấu tranh 

không mang lại lợi ích gì, ngoài việc tạo thêm nghiệp oán thù. 

Những lý luận hay dở, đúng sai, cao thấp không phải là Phật tri 

kiến, nó chỉ là “sở tri chướng kiến”. 

Sở tri chướng là thứ chướng ngại thuộc về tri kiến do bộ 

óc nhận thức được điều gì, rồi chấp dính vào đó, cho đó là chân 

lý bất biến làm chướng ngại sự kiến tánh. Khi một người học 

Phật chấp chặt vào pháp đã học, cho đó là thật pháp, chân trí tuệ 

như căn bản trí của họ liền bị ngăn che. Trong Phật pháp, ta gọi 

đó là vô minh căn bản, nó làm ta mờ mịt đối với cảnh giới sở 

tri, che lấp pháp tính mà trở thành chướng ngại cho chủng trí 

trung đạo, cho nên nó cũng được gọi là Trí ngại. Do đó, Phật 

dạy: “y trí, bất y thức”. Những kiến thức mà chúng ta học được 

từ trong kinh sách hay những lời giảng dạy của Chư Tổ Sư và 

Đại Đức cũng chỉ là những kiến thức phổ thông giúp chúng ta 

làm phương tiện để nhận ra tự tánh của vũ trụ nhân sanh, không 

nên bị chấp dính vào đó. Vì thế, trong kinh Kim Cang, Đức Thế 

Tôn bảo rằng: “Ai nói ta có cái pháp để nói là phỉ báng ta”. 

Thật vậy, nếu Phật có cái pháp để nói, tức là còn có “Thức”, 

còn có “Trí ngại” thì Phật đâu phải là Phật nữa. 

Người học Phật dùng tri thức làm phương tiện  để nhận 

biết chân thật pháp để  đi vào chỗ vô tướng, vô thức, thì mới 

thấy rõ “vạn pháp vốn giai không, nhân quả thì bất không”. 

Người chấp pháp, chấp ngữ, chấp thức (kiến thức) thì liền rơi 

vào chướng ngại trong sự tu đạo, vì chưa phá được “căn bản vô 

minh phiền não” do ý thức phát động. Do đó, Phật dạy trong 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  298 



kinh Kim Cang rằng người nầy “hành tà đạo”. Tà ở  đây có 

nghĩa là không Chánh, không đúng với pháp Trung Đạo mà 

Phật dạy, chấp có cái pháp để chứng, có cái trí để  đạt, có cái 

đạo để thành, không nhận biết được cái gì là “hư huyễn”, cái gì 

“quyền”, cái gì là “thật”,... Người nầy càng học Phật, ngã tướng 

càng lớn, vọng tưởng càng tăng, tức là sanh ra thêm nhiều phiền 

não. 

Những người bị Tri thức chướng ngại (sở tri chướng) 

thường hay tranh lý trong sự  học Phật, làm cho tâm mình trở 

nên bất tịnh, ngăn ngại che mờ chân thật trí. Lúc lâm chung, 

thần thức mê muội, hoặc ở trên thân xác của người bệnh, hoặc ở 

trong thân trung ấm, tâm trí của họ thường bị  rối loạn bởi 

những tập khí vọng tưởng hằng ngày. Do đó, sở tri chướng 

cũng là những chướng ngại cho sự nhất tâm niệm Phật cầu vãng 

sanh. Trong kinh Vô Lượng Thọ Phật dạy: “Liễu triệt tất cả 

pháp như tiếng vang mộng huyễn”, đã là huyễn và giả thì chẳng 

có gì để bàn cải cả và tranh lý nữa. Chính vì lẽ đó, người lão tu 

thông thuộc kinh điển lại thường ít thích nói pháp; bởi vì, nói 

cách chi cũng chẳng vẹn toàn. Vì sao? bởi muốn nói cho đầy đủ 

vẹn toàn phù hợp với mọi căn cơ và cảnh giới của chúng sanh, 

cùng kiếp nói cũng chẳng hết. Lại nữa, khi các Ngài nói pháp, 

các Ngài cũng rõ biết là đang nói “huyễn pháp” hay “quyền 

pháp”, chẳng phải “thật pháp”. Thật pháp chẳng có ngôn từ để 

nói; vì vậy, trong kinh Kinh Cang, Phật nói: Ngài chưa hề nói 

pháp. 

Trong Đại Trí Độ Luận, có một đoạn khai thị rằng: “Lâm 

chung khoảnh khắc tối thắng hơn sức tu cả đời”. Tất cả những 

gì chúng ta tu tập trong suốt cuộc  đời này, chẳng khác nào 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  299 



những người lính đang tập trận. Khi giáp trận thật sự  rồi mới 

biết công phu luyện tập của mình như thế nào trước lực lượng 

tấn công vô cùng hùng hậu và tới tấp của quân địch. Vào lúc 

lâm chung, hoàn cảnh của chúng ta cũng như thế, oán thân trái 

chủ kéo tới trả thù vô cùng mãnh liệt và liên tục, tâm thần của 

chúng ta lúc đó hoang mang, hốt hoảng và phản ứng tự nhiên là 

chạy trốn, ra sức đánh trả hay mê lầm đi theo, khó thể nhớ ra 

câu Phật hiệu. Cho nên với thời gian ngắn ngủi lúc lâm chung, 

chúng ta phải cố gắng làm cho nó trôi qua một cách êm đẹp và 

thanh tịnh bằng sự buông bỏ và nhất tâm niệm Phật. Người có 

Tín-Nguyện kiên cố và công phu niệm Phật đắc lực trong hiện 

đời, nhờ vào sự dũng mãnh tinh tấn và tâm thanh tịnh sáng suốt, 

sẽ vượt qua khỏi mọi chướng ngại. Buông bỏ vạn duyên, quy tụ 

tất cả  năng lực vào việc niệm Phật trong thời  điểm nầy sẽ là 

điều duy nhất có thể giúp ta liễu thoát luân hồi vãng sanh Cực 

Lạc. 

Điều đáng sợ nhất là vào lúc lâm chung, tâm còn bị dính 

mắc, không buông bỏ được. Ðối với những người hay làm việc 

nghiên cứu Phật pháp, hoặc những người trong đời thường làm 

công việc hoằng pháp lợi sanh cũng không ngoại lệ, nếu họ quá 

chấp vào các công việc họ thường làm, cho đó là những việc 

quan trọng không thể dứt bỏ, tâm sẽ chẳng thể tự tại mà niệm 

Phật để được vãng sanh. Chúng ta phải nên cố gắng tu tập hạnh 

hỷ  xả,  đừng nên cố chấp vào bất cứ việc gì; Phật pháp cũng 

phải xả, huống chi là phi pháp, thì tâm mới nhẹ bớt phiền não, 

không bị dính mắc và sự niệm Phật mới có thể đạt được sức an 

định. 

Hạnh buông xả: 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  300 





*  Tùy duyên, không phan duyên, là hạnh buông xả: đối với thế 

gian hay xuất thế gian pháp, tuyệt  đối không được phan 

duyên. Tùy duyên có nghĩa là hằng thuận với chúng sanh và 

hoàn cảnh, nếu có cơ  hội tốt, có sẵn  điều kiện thuận, thì 

chúng ta nghiêm chỉnh quyết tâm mà thực hiện, còn nếu 

không có duyên tốt, thì vẫn phải tùy hỷ, không nên khởi tâm 

động niệm vì lòng ham muốn của mình. Biết tùy duyên là 

biết buông xả, phan duyên là chấp trước. Chúng ta cũng biết, 

có rất nhiều người dù biết là không có cơ hội, không có điều 

kiện tốt, nhưng lại vẫn tìm mọi cách để tạo điều kiện, tạo cơ 

hội, thế là phan duyên rồi! Thế là tự gây phiền não và khó 

khăn cho chính mình; vậy thì làm sao có thể giữ cho tâm 

được luôn an nhiên tự  tại mà niệm Phật. Người hay phan 

duyên, thì dù cho có niệm Phật nhiều, nhưng khó đạt được 

định tâm. 

* Buông xả vọng tưởng tham sân si: tất cả nghiệp chướng đều 

phát sanh từ vọng tưởng tham sân si. Tự tư, tự lợi, thị phi, 

nhân ngã, ngũ  dục lục trần, tham sân si mạn v.v… nếu 

không đoạn cho hết, không nhổ cho tận gốc, thì dù có niệm 

Phật cũng không thể vãng sanh! Cũng nên biết tham pháp 

cũng là tham, những người thích nghiên cứu, tranh lý trong 

Phật pháp cũng là do từ tham pháp và tâm ngã mạn mà hiển 

diện. Nếu chúng ta có thắc mắc gì trong pháp học, nên tìm 

câu giải  đáp mà thực hành là việc cần phải làm. Nhưng 

không luận kẻ đúng, người sai v.v… mà tạo ra nhiều chủng 

tử không thanh tịnh. Nghiệp bất tịnh khi đã thành hình trong 

A-lại-da-thức của ta rồi, thì nó sẽ theo ta mãi như hình với 

bóng, rất khó mà đoạn trừ cho sạch. Bây giờ, ta chưa thấy rõ 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  301 



tác  động của nó, nhưng  đến lúc lâm chung, chúng hiện ra 

không ngừng nghỉ, làm cho ta mất đi chánh niệm, nhẫn đến 

làm cho ta điên đảo quên luôn câu Phật hiệu; đến lúc đó rồi, 

chúng ta đối phó sao đây? 



Chúng ta nơi tự  bản thân của mình mà luôn kiểm soát, 

đừng nên để ý đến chuyện bên ngoài, đừng để cho chỉ dù một 

vọng niệm bất tịnh sanh ra, phải tự mình có sự huân tập nghiêm 

khắc và chặt chẽ mới có thể đoạn được các thứ nghiệp chướng 

và phiền não. Ðược như vậy, lúc lâm chung, dù trong hoàn cảnh 

không  được người trợ niệm, chúng ta cũng có thể  nắm vững 

được phần vãng sanh. Chúng ta nên tự mình thật sự  sửa lỗi, 

thay đổi hành vi và tập khí xấu của mình, nỗ lực tiến tu, phát 

tâm chân thật “thường niệm Phật không gián đoạn”, giữ câu 

Phật hiệu canh cánh trong lòng như gà ấp. Lúc lâm chung, Phật 

đến tiếp dẫn, từ bi gia hộ, khiến tâm trí sáng suốt, chẳng bị hôn 

mê, loạn động và điên đảo; như thế mới được vãng sanh. 

Nghiệp lực là sức mạnh của những thói quen và tập khí 

xuất phát từ thân, khẩu và ý của chính mình trong sự  đối vật 

tiếp người hằng ngày, chứ chẳng phải từ  nơi  đâu xa mà tới. 

Những chủng tử tranh đấu, lỗi phải,  đúng sai, oán hận, ganh 

ghét v.v… trong A-lại-da-thức mà chúng ta tích trữ và mang 

theo từ nhiều đời nhiều kiếp, thật sự là khó đoạn. Tất cả đều là 

do từ tình chấp của chúng ta mà sinh ra oán hận. Nếu chúng ta 

không lo hóa giải những oán thù cũ, mà lại gây ra thêm nhiều 

oán thù mới, thì thật là phiền phức, đời đời kiếp kiếp phải luôn 

đối phó với oan gia trái chủ, không hề ngừng dứt, đôi bên đều 

phải lãnh chịu sự thống khổ. Ðến lúc lâm chung, kẻ thù đến bên 

thân chúng ta để báo oán, không để chúng ta vãng sinh, đó 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  302 



chính là ma chướng cùng sinh, là cận tử nghiệp. Cho nên sống 

ở đời, chúng ta nên “hằng thuận chúng sinh, tùy hỷ công đức,” 

chúng sinh muốn thứ gì, tất cả  đều tùy thuận, không nên hơn 

thua tranh luận thì lúc lâm chung mới có thể đi vãng sanh được 

dễ dàng. 

 “Người chân thật niệm Phật, buông bỏ cả thân tâm thế 

 giới là đại bố thí.” 

 ---o0o--- 

Y PHÁP BẤT Y NHÂN 

 Trích trong “Thư trả lời Hộ niệm”  

 Cư sĩ Diệu Âm Úc Châu 

 ---oOo--- 

  

 Hỏi:  

 ...Con gái tôi hằng ngày thường  đi chùa gần nhà để 

 “niệm Phật cầu vãng sanh,” và có một vị...  ở trong chùa lại 

 bảo với con gái tôi rằng: “Má con làm như vậy coi chừng "Dục Tốc Bất  Đạt," câu nói nầy làm cho tôi hơi thối chí. Vậy kính mong chư vị là người đã tu theo pháp môn Tịnh Độ nầy với thời 

 gian dài và có nhiều kinh nghiệm, xin hãy cho tôi một lời 

 khuyên là tôi làm như vậy là đúng hay là sai, có phải dục tốc 

 bất đạt không?   

Trả lời:  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  303 



Ngài  Ấn Quang Đại Sư  dạy, người tu hành mà không 

nguyện vãng sanh, thì dù cho tu hành có giỏi cho mấy thì thời 

nay cũng không thể thoát ly sanh tử luân hồi. Người không 

nghe lời Tổ Sư thì tự mình tu theo đường ma đạo vậy. 

Ngài dạy, người niệm Phật mà chỉ lo cầu phước báu nhân 

thiên thì chẳng khác gì kẻ đem viên ngọc như ý, đáng giá liên 

thành, mà đổi lấy tán kẹo của con nít. Thật quá oan uổng! Ngài 

dạy, chân tâm chúng ta là Phật mà không chịu nguyện về Tây-

phương, mà chỉ lo mấy thứ phước báu hữu lậu, thì thật quả 

là kẻ vô minh! 

Ngài Tỉnh Am Đại Sư dạy, người lo tu hạnh làm phước, 

dù cho phước báu lớn tới  đâu thì việc thoát ly sanh tử  cũng 

không thể thực hiện. Ngài nói: Việc thiện càng lớn, sanh tử 

càng nặng, khi chết một niệm luyến ái nổi lên nhất định bị vạn 

kiếp trầm luân. Tổ  Sư  dạy người niệm Phật cầu vãng sanh, 

người mà chỉ lo tu thiện phước mà không cầu vãng 

sanh thì đáng thương hại lắm vậy! 

Ngài Thiện Đạo Đại Sư dạy, niệm Phật cầu sanh Tịnh-độ 

thì vạn người tu vạn người vãng sanh, gọi là muôn người tu 

muôn người chứng. Ngài nói, dù niệm Phật chưa được nhất tâm 

bất loạn, nhưng nếu tổ chức hộ niệm cẩn thận thì người nào 

cũng được vãng sanh. Là Tổ Sư đâu có thể nói giỡn chơi! 

Ngài Trung Phong Pháp Sư  dạy, người niệm Phật mà 

không cầu vãng sanh, thì dù công phu có cao cho mấy cũng 

chỉ là hư vọng, vì đã làm sai lời Phật dạy. Chúng ta tu theo lời 

Phật dạy, hay tu theo người nói sai lời Phật dạy? 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  304 



Ngài Liên Trì Đại Sư  dạy, ba tạng kinh, mười hai phần 

giáo ai muốn nghiên cứu cho ngộ  đạo thì cứ việc nghiên 

cứu, tám vạn bốn ngàn pháp môn ai muốn tu trì thì cứ việc tu 

trì, riêng Ngài chỉ niệm câu Phật hiệu A Di Đà Phật cầu sanh 

Tịnh-độ. Ngài còn nói, người niệm Phật cầu sanh Tịnh-độ chính 

là người thượng căn, còn những người tu theo các cách 

khác, nếu không là hạ  căn thì cũng chỉ trung căn là cùng. Tại 

sao vậy? Vì chỉ có người niệm Phật cầu vãng sanh mới một đời 

thoát ly sanh tử luân hồi, bất thối thành Phật. Tổ Sư dạy vậy, tại 

sao chúng ta còn ngồi đây lý luận làm gì? Không có đường tu 

nhất  định, rõ ràng, khi luống qua đời nầy (nghĩa là chết, mất 

phần vãng sanh) thì biết kiếp nào gặp lại Phật pháp nữa để lo 

chuyện giải thoát đây? 

Ngài Quán Đảnh  Đại Sư  dạy, thời mạt pháp nầy tất cả 

kinh sám không còn có khả  năng cứu  độ  nổi chúng sanh, chỉ 

còn câu Phật hiệu A Di Đà Phật mới làm nổi. Tại sao vậy? Vì 

nghiệp chướng chúng sanh trong thời mạt pháp nầy quá nặng, 

nhất  định không thể  tự chứng  đắc, nếu không niệm Phật thì 

quyết chắc sẽ bị lọt lại trong sáu đường đau khổ. Bây giờ nói 

giỏi nói hay, đến khi chung cuộc (tức là lúc sắp chết) đành phải 

khóc ròng! Lúc đó dẫu cho ân hận cũng đâu còn kịp nữa? 

Ngài Lý Bỉnh Nam dạy, người thời nầy mà không chịu 

niệm Phật cầu sanh Tịnh-độ thì nếu không phải kẻ ngu si cũng 

là thứ cuồng vọng! 

Ngài quyết lòng dạy người niệm Phật cầu sanh Tịnh-độ. 

Trong  đời Ngài đã cứu rất nhiều người vãng  sanh Tây-phương 

Cực-lạc. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  305 



Hòa Thượng Tịnh Không nói, người nào không chịu 

niệm Phật cầu sanh Tịnh-độ, nếu không phải là kẻ ngu si thì 

cũng là người cuồng vọng! Nhưng xét cho cùng, cuồng vọng 

cũng là ngu si... 

Vì thiếu trí huệ mới nghi ngờ lời Phật. Vì cống cao ngã 

mạn mới chống lại lời Phật. Người không theo pháp Phật làm 

sao gọi là đệ tử Phật? Không phải đệ tử Phật thì muốn nói sao 

nói, muốn làm sao làm, muốn  đọa lạc  ở  đâu lại chẳng 

được! Trong  những  đạo tràng của Ngài, ngoài việc niệm Phật 

cầu vãng sanh, tuyệt đối Ngài không cho phép bất cứ một hình 

thức tạp tu nào. Trong những năm qua, vô số người niệm Phật 

vãng sanh ở khắp nơi, hầu hết suy cho cùng đều nương nhờ vào 

lời pháp của Ngài. 

Tất cả chư  Tổ  Sư  đều dạy chúng sanh trong thời mạt 

pháp nầy hãy niệm Phật cầu sanh Tây-phương Cực-lạc để vãng 

sanh một đời thành đạo. Chúng ta nên thành tâm nghe theo lời 

chư Tổ Sư dạy để tu hành là an ổn nhất. 

Thực ra, không phải chỉ có chư  Tổ  Sư  dạy, mà đức 

Thích-Ca Mâu-Ni Phật cũng dạy rất nhiều trong kinh điển. 

Trong Kinh A Di Đà, bốn lần Phật dạy rằng, phải phát 

tâm nguyện sanh về Tây-phương Cực-lạc. Người nào nghe 

Ngài thuyết về cõi Tây-phương mà tin tưởng, phát nguyện vãng 

sanh, rồi chấp trì danh hiệu A Di Đà Phật niệm từ một ngày 

đến bảy ngày chuyên lòng nhất tâm thì khi lâm chung A Di Đà 

Phật và chư Thánh chúng sẽ hiện ra tiếp dẫn về Tây-phương 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  306 



Cực-lạc quốc.     Phật dạy rõ ràng, tại sao không tin theo? Phật không bao giờ vọng ngữ, tại sao người Phật tử lại nghi? 

Kinh Vô Lượng Thọ, Phật nói không biết bao nhiêu lần, 

dạy chúng sanh phải một lòng niệm câu Phật hiệu cầu vãng 

sanh. Nếu người nào tin tưởng, phát nguyện vãng sanh, và 

chuyên nhất niệm câu Phật hiệu thì dẫu mười  niệm (trước phút 

lâm chung) mà không được vãng sanh thì A Di Đà Phật thề 

không thành Phật. Tại sao ta không y giáo phụng hành để vãng 

sanh thành Phật, mà lại chạy theo người thế tục nói? 

Kinh Đại Tập Phật dạy, thời mạt pháp nầy (dù cho) vạn 

ức người tu hành, khó tìm thấy một người chứng đắc (nghĩa là 

khó vượt sanh tử luân hồi). Nhưng Phật lại nói, chỉ có người 

nào trì giữ pháp niệm Phật cầu sanh Tịnh-độ thì được thoát luân 

hồi. 

Kinh Hoa Nghiêm, Thiện-Tài  Đồng Tử  đã chứng  đắc 

pháp thân, người thầy căn bản là  Văn-Thù Sư-Lợi Bồ-tát dạy 

niệm Phật. Thiện Hữu Tri Thức mà Ngài đi tham phỏng, thì vị 

đầu tiên là ngài Đức-Vân dạy niệm Phật, vị cuối cùng là ngài 

Phổ-Hiền Bồ-tát dạy mười  đại nguyện vương cầu sanh Tây-

phương Cực-lạc (Nghĩa là cũng niệm Phật cầu vãng sanh). Bồ 

tát minh tâm kiến tánh mà còn phải niệm Phật, tại sao chúng ta 

không chịu niệm Phật? 

Nhiều lắm, nhiều lắm…, tất cả kinh điển đều dạy chúng 

sanh niệm Phật cầu sanh Tịnh-độ. Nhất là thời mạt pháp này! 

Phật dạy, nếu không  chịu niệm Phật thì nhất  định khó có thể 

thoát ly sanh tử luân hồi. Không thoát ly sanh tử luân hồi, thì tu 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  307 



có giỏi cho mấy vẫn phải chết trong sanh tử luân hồi. Quyết 

định khó có thể thành đạo giải thoát! 

Tu mà không thành đạo thì tu làm chi cho uổng sức vậy? 

Phật dạy đường thành đạo cho chúng sanh, ta tu hành mà không 

theo pháp Phật, không theo lời Phật, lại dạy chúng sanh đi 

ngược lời Phật dạy, làm cho chúng sanh mất phần giải thoát, 

mất phần thành tựu, thì tội lỗi nầy ai sẽ chịu thay cho mình 

đây? 

 Cho nên, dạy người tu không đúng theo kinh Phật rất có 

 tội. Tội lớn lắm! 

Phật dạy thời mạt pháp tu hành phải "Y pháp bất y nhân". 

Nghĩa là, phải y đúng theo pháp Phật tu hành, không được theo 

bất cứ người nào cả. Nói rõ hơn, người nào nói đúng kinh pháp 

thì nghe, người nào nói ngược kinh pháp thì tuyệt  đối không 

được nghe. Nếu ai nhẹ dạ nghe theo thì bị đọa lạc ráng chịu. 

Lúc ta bị đọa lạc, nhất định không có ai cứu nổi ta đâu! 

Như  vậy ta phải theo lời Phật dạy  để  một  đời nầy vãng 

sanh thành đạo, chứ tại sao lại theo những người nói ngược lời 

Phật, mà đành phải mất phần về Tây-phương, bị  kẹt lại 

trong cảnh vô thường chịu nạn? 

Đạo Phật là đạo cứu chúng sanh thoát vòng sanh tử, vãng 

sanh thành Phật, chứ đạo Phật đâu phải bắt chúng ta phải ở lại 

cõi Ta Bà nầy chịu cảnh ngũ trược ác thế để bị đọa lạc. Vậy thì 

người tu học Phật sao không lo chuyện thành đạo, lại cứ nấn ná 

ở lại chốn vô thường nầy để tiếp tục chịu vô thường? 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  308 



Tu theo đúng pháp Phật tại sao lại nói là "Dục tốc bất 

đạt". Không cầu về Tây-phương, tức là muốn chúng sanh ở lại 

cõi vô thường nầy vô lượng kiếp để chịu nạn à? Chư Tổ Sư đều 

dạy: Sanh tử sự đại, phải quyết lòng thoát ly sanh tử. Rõ ràng 

việc sanh tử là điều tối hệ trọng, cần phải giải quyết. Muốn giải 

quyết sanh tử trong một  đời nầy chỉ có Niệm Phật cầu vãng 

sanh, thì mười niệm tất sanh. Phật đã cho chúng sanh một con 

đường thẳng tắt để thành đạo, tại sao lại không đi? 

Không đi mà còn cản ngăn người khác con đường thành 

đạo, thì thật là đại tội! Đại tội! 

Trong kinh Phật dạy, “Vong thất Bồ-đề tâm, tu chư thiện 

pháp, thì danh ma nghiệp.” (Quên đường thành đạo, mà 

lo tu các thứ thiện pháp thế gian, thì dù có làm thiện lành cho 

mấy đi nữa cũng chỉ là ma nghiệp). Tại sao vậy? Vì đánh lạc 

mất hướng vãng sanh thành đạo của chúng sanh, dẫn dắt chúng 

sanh đi vào trong các ngã đường sanh tử luân hồi; xui khiến họ 

không đi theo đường Phật dạy, lại đi theo con đường lẩn quẩn, 

để sau cùng chịu nạn. Đây chính là ma nghiệp, ma đạo chứ còn 

gì nữa? 

Thôi, xin đạo hữu hãy sáng suốt tự quyết định lấy. Đạo 

hữu hãy tự quyết  định  đường tu. Chỉ có chính đạo hữu quyết 

định tương lai của chính mình. Không ai giúp được  đạo hữu 

đâu. 

 ---o0o--- 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  309 



PHÀM SỞ HỮU TƯỚNG GIAI THỊ HƯ VỌNG 

 Diệu Âm Trí Thành 

 ---o0o--- 

Thân gửi đến NL, 

Chúng ta tu đạo Phật là cầu  Trí tuệ,  chứ không phải cầu 

 Trí thức.  Trí tuệ và  Trí thức không giống nhau:  Trí thức thì có thể tìm học từ trong kinh sách, sách chú giảng, nghe băng chú 

giảng .v.v… Nhưng  trí tuệ thì chỉ có thể tìm được trong tự tánh, mà muốn tìm thấy tự tánh thì tâm phải có  Định, phải thanh tịnh, không còn bị vướng mắc bởi những vọng tưởng, phân biệt và 

chấp trước (chấp ngã, chấp ngã sở, chấp pháp). 

Làm sao để hạ công phu phá trừ phân biệt và chấp trước? 

Hòa Thượng Tịnh Không dạy: trước hết là phải ngăn 

ngừa và giải trừ  mọi xung đột,  đối lập, mâu thuẫn,  đấu tranh 

.v.v... do các thứ tâm nầy sanh ra. Phân biệt và chấp trước là 

nguyên nhân làm chướng ngại tâm thanh tịnh và năng lực trí tuệ 

của chúng ta, và nó cũng là cái nhân tạo ra lục đạo luân hồi. 

Học Phật trong kinh sách là để thu đạt kiến thức căn bản 

( Trí thức), làm phương tiện hướng về pháp  Vô tướng vô vi  của Như Lai, pháp nầy cũng được gọi là Nhất Thừa hay Phật Thừa. 

Vì pháp nầy là v ô tướng vô vi, là chân thật pháp, là pháp 

 Không, nên nó không có ngôn từ để diễn đạt, nó không thể tìm được trong kinh sách, mà nó phải tự mình giác ngộ trong tự 

tánh. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  310 



Trong kinh Vô Lượng Thọ, Phật nói: “Vì chúng hữu tình 

 tuyên nói chánh pháp, vô tướng vô vi, không buộc không mở, 

 không phân, không biệt, xa lìa điên đảo”. 

Vậy, pháp v ô vi vô tướng  mới là thật pháp. Tất cả các 

pháp hữu vi đều là quyền pháp, là huyễn pháp ... dùng làm 

phương tiện giúp cho người chưa giác ngộ phát khởi Tín tâm 

mà tìm đến Phật đạo. Trong kinh Vô Lượng Thọ, đức Thế Tôn 

cũng nói: 

“Nghiêm cầu Tịnh Độ Phật 

 Thọ ký sẽ thành Phật 

 Liễu triệt tất cả pháp như dư vang mộng huyễn” 

Phật nói tất cả pháp đều là như  mộng huyễn,  đều là 

không thật. Vì vậy nếu ta ôm chặt, bám sát và không rời pháp 

hữu vi, thì ta còn  Chấp pháp. Chấp pháp là thứ Sở tri chướng, sanh ra kiến tư phiền não, ngăn ngại cửa Bồ Đề, vì hết thảy  Trí 

 thức của thế gian đều là từ vọng thức. Người chấp pháp càng 

học Phật, càng nghiên cứu Phật pháp càng sanh ra các thứ vọng 

tưởng phân biệt, chấp trước, càng sanh ra phiền não. Vì vậy, 

Phật dạy cho ta không nên chấp pháp. 

Trong tất cả các pháp môn của Phật  đều nói đến   Tín-

 Giải-Hành-Chứng. Phật dùng pháp hữu vi làm phương tiện 

giúp chúng sanh phát khởi Tín tâm ( Tín) và có  kiến thức ( Giải) để hiểu biết về pháp môn mà mình tu. Một khi  Tín-Giải  đã 

vững vàng rồi, thì phải   Hành.  Hành trong Phật giáo tức là 

 Buông Xả:  buông xả tất cả các pháp, buông xả tự tư tự lợi, vọng tưởng phải quấy, nhân ngã .v.v…, ngay đến Phật pháp cũng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  311 



phải buông bỏ nó ra, thì  Tự tánh thanh tịnh viên minh thể mới hiện tiền. Khi đó ta gọi là  Chứng  đắc, tức là minh tâm kiến tánh. Minh tâm kiến tánh cũng không có nghĩa là thành Phật, vì 

mức độ của minh tâm kiến tánh có khác nhau:  

  Thanh văn chưa phá được hết chấp trước vi tế, nên chỉ 

chúng được  Nhất thiết trí,  

  Bồ-tát chưa phá được hết phân biệt vi tế, nên chỉ chứng 

được  Đạo chủng trí 

  Phật rốt ráo phá được hết vọng tưởng phân biệt chấp trước, 

nên đắc được  Nhất thiết chủng trí. 

Trong kinh Kim Cang, Phật dạy chúng ta phải xả bỏ bốn 

tướng: nhân, ngã, chúng sanh và thọ giả, để thể nhập Như Lai 

tánh. 

Vì sao phải xả bỏ bốn tướng? 

“Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng”: Tất cả những vật 

chất, tinh thần và hiện tượng của vật chật và tinh thần đều có 

sanh diệt,  đều là pháp hữu vi. Phật dùng pháp hữu vi làm 

phương tiện giúp chúng ta nhìn thấy hết mọi chướng ngại của 

mình, để có thể quán nhập vào pháp vô vi vô tướng. Pháp vô vi 

vô tướng là pháp mà không có thể dùng ngôn từ để nói, pháp 

nầy chỉ có một,  đó là  Chân Như Vô Vi, Tự Tánh Thanh Tịnh 

 Chân Như Thể (chân như  bổn tánh). Pháp nầy chỉ có thể tìm 

được trong tự tánh, không thể tìm thấy trong sách vở hay kinh 

sách. Do đó, nhà Thiền gọi chân thật kinh là “Vô Tự Chân 

 kinh”. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  312 



Tất cả pháp môn của Phật đều phải quy về Thiền định mà 

giác ngộ. Thiền định không chỉ có trong pháp môn Thiền. Niệm 

Phật, trì chú cũng là Thiền  Định.  Thiền nghĩa là Quán, Định 

 nghĩa là Chỉ. Thiền  Định có nghĩa là Chỉ Quán.  Thiền  Định hay Chỉ Quán là phương pháp để an trụ tâm và phát sanh trí tuệ. 

Tâm định và thanh tịnh thì trí tuệ phát sanh. Có định và tuệ thì 

vạn pháp sẽ  tự nhiên được thông rõ một cách sáng suốt. Sự 

thông rõ nầy không thể do trí thức học được từ kinh sách mà có. 

Ngược lại, nếu chấp dính cứng ngắc vào kinh sách thì sẽ  bị 

chướng ngại cho việc tu định và tuệ (huệ); vì vậy, nhà Thiền 

thường nói: “Tâm là kinh, kinh là tâm”. 

Ngày xưa, Lục Tổ Huệ  Năng, chẳng có học qua kinh 

sách, Ngài chỉ được nghe Ngũ Tổ giảng dạy sơ sơ đại khái về 

kinh Kim Cang, lúc Ngài giã gạo trong đêm khuya, Ngài liền 

giác ngộ tự tánh, nghĩa là minh tâm kiến tánh, và tự nhiên thông 

rõ mọi pháp và có thể giảng nói tất cả kinh pháp. Tại sao Ngài 

làm  được như  vậy? Vì tâm của Ngài vốn là rỗng không, còn 

tâm của chúng ta thì chất chứa đầy vọng tưởng, kiến chấp, ngã 

chấp .v.v… chân thật trí tuệ khó thể phát chiếu. 

Trong bài chú giảng “Tu Hoa Nghiêm Áo Chỉ Vọng Tận 

Hoàn Nguyên Quán”, Hòa Thượng Tịnh Không nói: Thái Tử 

Tất Đạt Đa ở dưới cội cây Bồ Đề giác ngộ được tự tánh, thành 

Phật, cũng do bởi Ngài có thể đem hết tất cả những kiến thức và 

pháp (pháp và phi pháp) mà Ngài học suốt một đời buông bỏ nó 

ra hết. Vì Ngài đã buông nó ra được hết sạch, một tơ hào cũng 

không còn sót lại, nên Ngài mới minh tâm kiến tánh thành Phật. 

Ngay lúc ấy, Ngài liền vì chúng sanh mà thuyết kinh Hoa 

Nghiêm nói rõ tánh tướng của vũ trụ nhân sanh trong mười 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  313 



phương pháp giới. Pháp nầy Ngài học ở đâu? Ngài chẳng học ở 

đâu cả, vì khi tâm thông, thì vạn pháp tự nhiên thông. 

Chư  Tổ  Sư  Đại  Đức có nói: “Không dùng Chỉ Quán, 

 không vào được cửa Bồ Đề”, cũng nhằm mục đích bảo chúng ta 

phải xả bỏ tất cả các pháp hữu vi, và phải dụng tâm để thông rõ 

pháp vô vi. Tất cả những gì có tướng, có âm thanh đều là pháp 

hữu vi. 

Niệm Phật là phương pháp Chỉ Quán, định tâm vào câu 

Phật hiệu “Nam Mô A Di Đà Phật”, để đoạn trừ vọng niệm. Khi 

tâm  được an trụ hoàn toàn trong tiếng niệm Phật, vọng niệm 

liền ngưng bặt. Đạo lý nầy thật rất là tự nhiên và dễ hiểu. Khi 

tất cả vọng niệm đều ngưng bặt, thì sẽ minh tâm kiến tánh, rõ 

thông tất cả pháp tánh và tướng của vũ trụ nhân sanh. 

 ---o0o--- 

ĐÔN LUÂN TẬN PHẬN, NHÀN TÀ TỒN THÀNH, 

LÃO THẬT NIỆM PHẬT, CẦU SANH TỊNH ĐỘ 



 Diệu Âm Trí Thành 

 ---o0o--- 



Q.A. thân, 

Lâu lắm rồi mới nhận  được thư  của Q.A., chắc là việc 

nhà và việc đời có lắm sự đa  đoan ràng buộc, không có được 

những giây phút an nhàn thảnh thơi. Sống ở thế gian này, mọi 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  314 



người đều có bổn phận; người tục gia có cái bận buộc này, thì 

người xuất gia cũng có các bận rộn khác. Có ai trong thế gian 

nầy thật sự được hoàn toàn rãnh rổi và tự tại để tu hành, hoặc 

dạo khắp bốn phương tầm minh sư  học  đạo  đâu? Người  đa 

phước, giàu sang, rảnh rỗi thì lại không thích tu hành vì mê say 

và tham đắm trong dục lạc phước báu thế gian. Bởi thế Phật 

mới nói “phước báu là đại nạn”, “danh là nguy hiểm”, “phiền 

não là Bồ Đề”. 

Những người giàu sang, danh vọng, an nhiên tự do v.v… 

mà biết tu hành nghiêm mật, biết làm phước thiện và hộ trì Phật 

pháp thì chắc phải là những vị Nhất Sanh Bổ Sứ, vì chúng sanh 

mà mặc giáp hoằng thệ, thị hiện ở đời để hoằng pháp lợi sanh 

và giáo hoá hữu tình. 

Người có phiền não, mà thấy  được Phật pháp, thì trong 

đời này, sẽ mau chóng được giác ngộ giải thoát. Phật pháp 

không có định pháp: Phật pháp vi diệu nhiệm mầu và thường 

biến để thích hợp với mọi hoàn cảnh và trí tánh của chúng sanh; 

thế mới biết trí rộng Đại Thừa, oai đức rộng lớn, trí vô đẳng vô 

luân, trí không nghĩ bàn của Phật. 

Q.A. nè! Dù cho duyên sự có nhiều đến mấy, nếu Q.A. 

biết giữ cho tâm được điềm nhiên, không chuyển theo cảnh, thì 

lúc  đang bận rộn cũng có thể  được giải thoát an nhàn. Nếu 

không nhận biết rõ điều này, thì dù bỏ việc đời, nơi tâm cũng 

còn vương vấn, rộn ràng chẳng yên. 

Ấn Quang Tổ Sư có dạy: "  Đôn luân, tận phận, nhàn tà, 

 tồn thành. Lão thật niệm Phật, cầu sanh Tịnh-độ" 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  315 



Nghĩa là, chúng ta sống phải làm tròn luân thường  đạo 

đức, tận hết bổn phận làm người trong gia đình và ngoài xã hội, 

ngăn ngừa tà tâm tà hạnh, giúp người khác làm điều thiện lành. 

Thật thà chuyên lòng niệm Phật, cầu vãng sanh Tịnh-độ. 

Phật nói: Phật tử tu tại gia như vàng nung trong đống lửa, 

lửa càng lớn thì làm vàng càng thêm chói sáng. Người tu tại gia 

mà hành được thánh đạo của Phật thì khác nào hoa sen mọc 

trong lửa; hoa sen nầy chẳng phải là loài hoa tầm thường mọc 

trong nước bùn. Trong kinh Phạm Võng, Thế Tôn dạy Cận Sự 

Nam và Cận Sự Nữ (Phật tử tại gia) rằng: Nếu Bồ Tát tại gia có 

thể tu hành và giữ gìn giới cấm nghiêm mật, vững vàng không 

phạm, thì hiện đời là đấng trượng phu ở trong cõi nhân gian, lúc 

xả  bỏ báo thân sẽ sanh về cõi Phật làm bạn hiền với Bồ Tát. 

Người học Phật nên biết an theo phận mình, giữ tròn nhiệm vụ, 

thì dù có tiếp xúc với muôn duyên, mỗi ngày vẫn thong dong 

ngoài cảnh vật.  Đó chính là cái ý nghĩa của câu “Một lòng 

 không trụ, muôn cảnh đều nhàn”. 

Khi biết rõ sự thắng diệu của Phật pháp, thì có cái gì gọi 

là không tu? Có lúc nào mà không thể tu? Thậm chí rửa chén, 

quét nhà, nấu cơm, nuôi dưỡng người bệnh, đi làm v.v… cũng 

là tu. Tu những gì? Đầy  đủ  tất cả Giới,  Định và Huệ. Trong 

Giới có chứa đựng cả bốn pháp: bố thí, trì giới, nhẫn nhục và 

tinh tấn; Giới thành thì được Ðịnh, Ðịnh thành thì được Huệ. 

Hơn nữa, chúng ta làm việc phụng sự cho gia đình và xã hội 

cũng là công việc bố thí, bao gồm cả tài và vô úy, cho tất cả 

chúng sanh quyến thuộc hay không quyến thuộc với ta. Hiểu 

được vậy, thì ta càng làm việc nhà hay việc xã hội, ta sẽ càng 

cảm thấy hăng say và hoan hỷ; không còn bị nhàm chán mà 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  316 



than thân trách phận nữa. Trong tất cả công việc hằng ngày, dù 

là bằng trí óc hay lao động chân tay, ta đều có thể thu đạt được 

các pháp công đức như: bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, 

thiền định và trí huệ (Lục Độ Ba La Mật). Vì sao? vì “Công” là 

việc làm, mà “Đức” là tánh thiện từ nơi tâm đặt trên việc làm; 

Vậy, khi ta đặt cái tâm thiện trên một việc làm nào đó, bất kể là 

Phật pháp hay phi Phật pháp, thì việc làm đó,  đều biến thành 

“Công  Đức”. Thế  mới rõ biết: “Phật pháp bao gồm tất cả thế 

gian và xuất thế gian pháp”. 

Người tu hành hay thường chấp pháp, cứ  tưởng là phải 

ngồi một chỗ tọa thiền, niệm Phật, trì chú mới gọi là tu. Chứ có 

biết đâu làm cái gì mà chẳng phải là tu. Ý nghĩa chung của chữ 

“tu” là cải sửa hành vi và quan niệm của mình trong mọi sự đối 

vật tiếp người. Lại nữa, lúc làm các công việc này, ta vẫn có thể 

niệm Phật cơ mà! 

Tóm lại, người biết tu là người biết sống một cuộc sống 

bình thường, làm những công việc bình thường, mà trong mọi 

công việc đều phát sanh thiện căn phước đức. Nếu có năng lực 

và phương tiện tốt, họ  lại mở  rộng tâm lượng bao dung, góp 

công sức vào việc đem Phật pháp giáo hoá và an lập chúng sanh 

trong Phật chánh đạo. Trong kinh Kim Cang, Thế Tôn dạy: “độ 

vô lượng chúng sanh, mà trong tâm chẳng thấy có một chúng 

sanh được độ”, như thế mới gọi là bố thí Ba La Mật. 

Cố gắng lên, Q.A. nhé! Trong mọi hoàn cảnh. 

 ---o0o--- 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  317 



KHAI THỊ SÁM HỐI CHO CHÚNG SANH 

 Lời Khai Thị của Hòa Thượng Tịnh Không 

 ---o0o--- 


I. 

CHÚNG ĐẲNG OAN GIA TRÁI CHỦ  

Phật nói:  Đời người ở thế gian, nhỏ là gia đình, quyến 

 thuộc, lớn là quốc gia, dân tộc, đều không ngoài “báo ân, báo 

 oán,  đòi nợ, trả  nợ”. Do  bốn thứ duyên nầy mà tựu hợp. Hà huống tập  khí  và  nghiệp chướng của chúng sanh sâu nặng, 

sống thiếu ân nghĩa, bố thí đức huệ thì ít, kết oán thì nhiều, do 

đó mà luân hồi trong  lục đạo từ vô lượng kiếp đến nay để oan 

oan tương báo, khổ không kể xiết. 

Chúng ta nhờ nhiều  đời vun trồng thiện căn, nên nay 

được gặp Chánh Pháp cho nên phải một lòng quy y Tam Bảo, 

nghe lời Phật dạy mà đoạn ác tu thiện. 

Phật dạy: “Tất cả các pháp là vô sở hữu, tất kính không, 

 bất khả đắc”. Cho nên phải giải trừ hết tất cả những oán kết của những gì đã qua, nhất là đối với những kẻ oán thù của ta, khi họ 

bị suy yếu bịnh khổ. Chúng ta có thể xả bỏ thù xưa, giữ tâm ý 

tốt hộ trì giúp đỡ họ, lấy ân báo oán, biến oán thành thân, dù 

sống trong biển nghịch mênh mang, chúng ta đã bước lên con 

đường quang minh rộng lớn để lìa khổ được vui. 

Nguyện thường nghe Kinh, niệm Phật không cho gián 

đoạn, nhất tâm cầu sanh Tịnh  độ  tất  được chư Phật hộ niệm, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  318 



viên mãn Vô thượng Bồ Đề. Duy nguyện chư nhân giả y giáo 

phụng hành, hãy luôn nghĩ như vậy. 



II.    ĐỊA CHỦ VÀ TẤT CẢ CHƯ QỦY THẦN CHÚNG  

Phật nói: “Nhứt thiết chúng sanh bổn lai thành Phật” , chỉ vì vọng tưởng, chấp trước mà không được chứng  đắc. 

Chúng ta ngày nay gặp được Chánh Pháp nên chí thành quy y 

Tam Bảo, tuân theo giáo giới của Phật, sám trừ nghiệp tội, nỗ 

lực tu hành; nếu như tùy thuận tuân theo tham sân phiền não, 

tạo ác quấy phá, thật là đáng tiếc. Đối với những người bịnh 

khổ suy yếu của nhân gian, cần phải từ bi hộ niệm, chớ nên 

quấy nhiễu khiến họ bất an. 

Nên nhớ, nếu như chúng sanh không có Phật Pháp, biển 

nghiệp mênh mông, không thể thoát ly; thiện ác báo ứng như 

hình với bóng, luân hồi đều do nghiệp lực dẫn dắt, hôm nay chư 

vị tuy đọa ác đạo vẫn có thể nắm bắt cơ duyên, nghe Kinh niệm 

Phật,  đoạn ác tu thiện, tích công lũy  đức, lấy tâm yêu thương 

chân thành hóa giải vô lượng oán thù, hộ trì chánh pháp, nhất 

tâm cầu sanh A Di Đà Tịnh độ. 

Đây là nhân duyên trăm ngàn muôn kiếp khó gặp được, 

duy nguyện nhân giả luôn hiểu biết điều nầy để y giáo phụng 

hành. 

Hòa Thượng Tịnh Không       

Kính  khuyên 

Ngày… tháng… năm…                



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  319 





III.   Đệ tử……. (họ tên hoặc Pháp danh của người đọc)  

Kính thưa oan gia trái chủ từ lũy kiếp, 

Mười phương chư Phật, A Di Đà đệ nhất, cửu phẩm độ 

sanh, oai đức vô cùng, nguyện cùng quy y sám hối tội chướng, 

phàm được bao phước thiện, chí tâm hồi hướng, nguyện cùng 

niệm Phật, cảm ứng tùy hiện, kiến văn tinh tấn, đồng sanh Cực 

Lạc, kiến Phật ngộ đạo, chuyển oán thành thân, cùng làm pháp 

lữ, để cùng nhau chuyển biển nghiệp thành Liên Trì, chư Phật 

độ sanh duy nguyện ngã, lũy kiếp oan gia trái chủ nghe Pháp 

mầu nầy, tín thọ phụng hành. 

Đệ tử Tam Bảo,…. (tên họ hoặc Pháp danh người đọc) Đảnh lễ  



Hòa Thượng Tịnh Không 

Chứng minh. 

Ngày … tháng … năm … 

 ---o0o--- 

CÁCH GIẢI TRỪ OÁN THÙ VỚI OAN 

GIA TRÁI CHỦ 

  

 Hòa Thượng Tịnh Không 

 ---o0o--- 

1.  Đầu tiên, khuyên dạy xin giải trừ Oán Thù.  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  320 



Tôi tên………….. Những oan gia trái chủ trên thân mình 

tôi, xin quý vị hãy nghe rõ, từ vô thủy kiếp đến nay, vì tôi bị mê 

hoặc trong thế giới Ta Bà, trong nhiều kiếp luân hồi, trong lúc 

vô ý đã làm tổn hại đến quý vị, khiến cho quý vị phải thọ vô 

lượng tội nghiệp trong lục đạo luân hồi, hứng chịu biết bao đau 

khổ, tăng thêm biết bao phiền não, tôi thường cảm thấy tội 

chướng sâu nặng hối hận vô cùng. Tất cả đều do tôi mê hoặc vô 

tri tạo nên, đời này nhờ nguyện lực từ bi gia hộ  của Phật tôi 

được kết pháp duyên với Phật, tôi không quên quý vị, thành 

khẩn hy vọng quý vị cùng nhau học phật, niệm Phật tu hành, 

tranh thủ sớm ngày tu hành chánh quả. Đồng thời hy vọng quý 

vị tha thứ cho tôi, đừng trả thù tôi, nếu quý vị nhất định muốn 

báo thù tôi, tôi cũng không có cách nào lẩn tránh, vì nhân đó là 

do tôi tạo ra, nên cũng phải chấp nhận quả báo, nhưng nếu như 

vậy đối với quý vị cũng không có lợi ích gì, chỉ khiến quý vị 

cảm thấy khoái lạc nhất thời, nhưng đến cùng quý vị không giải 

quyết được vấn đề căn bản, vì quý vị không những không tránh 

được sanh tử, cùng thoát ra khỏi lục đạo luân hồi. 

Tôi nhận thấy cách này vừa tổn người lại không lợi ích gì 

cho chính mình, đối với cả hai bên chúng ta đều không tốt lành, 

vì vậy tôi thành khẩn hy vọng quý vị cùng tôi học Phật, niệm 

Phật hiệu A Di Đà Phật. Xin ghi nhớ, chỉ  cần quý vị thâu lại 

thân tâm niệm Thánh hiệu A Di Đà Phật, một niệm tương ứng 

hoành siêu tam giới, siêu thoát tam giới tức được đắc đạo, chỉ 

cần tinh tấn tu hành sẽ được thành Phật. Chỉ cần thâu lại thân 

tâm niệm Thánh hiệu “A Di Đà Phật,” một niệm tương  ứng 

phước thọ  tăng trưởng, tiêu tai diệt chướng. Chỉ  cần thâu lại 

thân tâm, niệm Thánh hiệu A Di Đà Phật, một niệm tương ứng, 

tu gì được nấy. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  321 



Nhưng chúng tôi hy vọng quý vị đừng tu nhân thiên quả 

báo, cố gắng tu tập, phát tâm Bồ Đề, nhất tâm chuyên niệm A 

Di Đà Phật thánh hiệu, chỉ cần tu hành đúng pháp, tất nhiên đắc 

đạo tu hành chánh quả. 

2.  Quy Y Tam Bảo Cho Oan Gia Trái Chủ 

Tôi tên.…….. oan gia trái chủ trên thân mình tôi, quý vị 

hãy nghe rõ, quý vị không nghe Tam Bảo, không hiểu Quy Y, 

cho nên thọ khổ luân hồi. Nay tôi truyền thọ Quy Y Tam Bảo, 

quý vị phải lắng nghe, tôi niệm một lần, quý vị hãy theo tôi 

niệm một lần và phải niệm ba lần. 

Quy Y Phật, Quy Y Pháp, Quy Y Tăng. 

Quy Y Phật, Lưỡng Túc Tôn, 

Quy Y Pháp, Ly Dục Tôn 

Quy Y Tăng, Chúng Trung Tôn. 

Quy Y Phật, Không Đọa Địa Ngục, 

Quy Y Pháp, Không Đọa Ngạ Quỷ, 

Quy Y Tăng, Không Đọa Súc Sanh    (đọc 3 lần) 



Lễ Quy Y viên mãn, bây giờ tôi vì quý vị niệm Thánh 

hiệu A Di Đà Phật hai ngàn tiếng. Xin mời quý vị thâu lại thân 

tâm cùng tôi chuyên tâm trì niệm thánh hiệu A Di Đà Phật. 

(niệm Phật 4 chữ hoặc 6 chữ tùy ý) 



3.  Niệm xong Thánh hiệu, vì Oan Gia Trái Chủ tụng Tâm 

Kinh (một lần). 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  322 



 BÁT NHÃ BA LA MẬT ĐA TÂM KINH 



Quán  Tự  Tại Bồ Tát hành thâm Bát nhã Ba la mật  đa 

thời, chiếu kiến ngũ uẩn giai không, độ nhất thiết khổ ách. 

Xá Lợi Tử! Sắc bất dị không, không bất dị sắc, sắc tức thị 

không, không tức thị sắc, thọ, tưởng, hành, thức diệc phục như 

thị. 

Xá Lợi Tử! Thị chư pháp không tướng, bất sanh bất diệt, 

bất cấu bất tịnh, bất tăng bất giảm. Thị cố không trung vô sắc, 

vô thọ, tưởng, hành, thức. Vô nhãn, nhĩ, tỷ, thiệt, thân, ý, vô 

sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp, vô nhãn giới nãi chí vô ý thức 

giới. Vô vô minh, diệc vô vô minh tận, nãi chí vô lão tử, diệc vô 

lão tử tận. Vô khổ, tập, diệt, đạo. Vô trí, diệc vô đắc. 

Dĩ vô sở đắc cố, Bồ đề tát đỏa y Bát nhã Ba la mật đa cố, 

tâm vô quái ngại, vô quái ngại cố, vô hữu khủng bố, viễn ly 

điên đảo mộng tưởng cứu cánh Niết Bàn. Tam thế chư Phật, y 

Bát nhã Ba la mật đa cố, đắc A Nậu Đa La Tam Miệu Tam Bồ 

Đề. 

Cố tri Bát nhã Ba la mật đa, thị đại thần chú, thị đại minh 

chú, thị vô thượng chú, thị vô đẳng  đẳng chú, năng trừ nhất 

thiết khổ, chân thật bất hư. 

Cố thuyết Bát nhã Ba la mật đa chú, tức thuyết chú viết: 

Yết đế, yết đế, Ba la yết đế, Ba la tăng yết đế, Bồ đề tát 

bà ha (3 lần) 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  323 





4.  Tụng Xong Tâm Kinh, vì oan gia trái chủ, tụng Chú 

Vãng Sanh (21 lần). 

 Chú Vãng Sanh 

Nam mô a di đa bà dạ 

Đa tha dà đa dạ 

Đa địa dạ tha. 

A di rị đô bà tỳ 

A di rị đa, tất đam bà tỳ 

A di rị đa tì ca lan đế 

A di rị đa tì ca lan đa 

Dà di nị dà dà na 

Chỉ đa ca lệ ta bà ha. 

 Kệ Hồi Hướng 

Nguyện đêm công đức này, 

Trang nghiêm Phật Tịnh Độ, 

Trên đền bốn ơn nặng, 

Dưới cứu khổ tam đồ, 

Nếu có ai thấy nghe, 

Đều phát tâm Bồ Đề, 

Hết một báo thân này, 

Đồng sanh cõi Cực Lạc 

5.  Lời Kết Thúc  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  324 



Tất cả oan gia trái chủ trên thân tôi, tôi mới vừa quy y 

Tam Bảo cho quý vị, tụng niệm Phật hiệu A Di Đà Phật hai 

ngàn tiếng, tụng Tâm Kinh một lần, tụng Chú Vãng Sanh 21 

lần. Những pháp ngữ này tôi đều tặng cho quý vị, hy vọng quý 

vị đừng làm chướng ngại cho tôi, mau rời khỏi thân tôi, tìm một 

chỗ tốt lành mà tu hành, phá mê khai ngộ, minh tâm kiến tánh, 

lìa khổ được vui, vãng sanh Tây Phương Cực Lạc Thế Giới. 

Nam Mô A Di Đà Phật (ba lần) 

 ---o0o--- 

PHÁT NGUYỆN ĐẢNH LỄ PHẬT A DI ĐÀ  

 ---o0o--- 



(Đọc lời phát nguyện này trước khi đảnh lễ Phật A Di Đà) 



Kính lạy Phật Di Đà 

Con nay xin phát nguyện 

Thường xuyên đảnh lễ Ngài 

Cho đến lúc lâm chung                 

Thân thể không đau bệnh    0 (1 lạy) 



Kính lạy Phật Di Đà 

Con nay xin phát nguyện 

Thường xuyên đảnh lễ Ngài 

Cho đến lúc lâm chung 

Tâm hồn không hôn mê    0 (1 lạy) 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  325 



Kính lạy Phật Di Đà 

Con nay xin phát nguyện 

Thường xuyên đảnh lễ Ngài 

Cho đến lúc lâm chung                   

Không tham đắm ngũ dục    0 (1 lạy) 



Kính lạy Phật Di Đà 

Con nay xin phát nguyện 

Thường xuyên đảnh lễ Ngài 

Cho đến lúc lâm chung 

Tâm niệm Phật Di Đà    0 (1 lạy) 



Kính lạy Phật Di Đà 

Con nay xin phát nguyện 

Thường xuyên đảnh lễ Ngài 

Cho đến lúc lâm chung                  

Xả ly Ta Bà khổ    0 (1 lạy) 



Kính lạy Phật Di Đà 

Con nay xin phát nguyện 

Thường xuyên đảnh lễ Ngài 

Cho đến lúc lâm chung                   

Hân nguyện về Tịnh Độ    0 (1 lạy) 



Kính lạy Phật Di Đà 

Con nay xin phát nguyện 

Thường xuyên đảnh lễ Ngài 

Cho đến lúc lâm chung 

Con thấy kim thân Phật    0 (1 lạy) 



Kính lạy Phật Di Đà 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  326 



Con nay xin phát nguyện 

Thường xuyên đảnh lễ Ngài 

Cho đến lúc lâm chung 

Phật phóng quang nhiếp độ    0 (1 lạy) 



Kính lạy Phật Di Đà 

Con nay xin phát nguyện 

Thường xuyên đảnh lễ Ngài 

Cho đến lúc lâm chung 

Liên hoa con hóa sanh    0 (1 lạy) 



Kính lạy Phật Di Đà 

Con nay xin phát nguyện 

Thường xuyên đảnh lễ Ngài 

Khi vãng sanh Tịnh Độ 

Hoa nở tâm khai ngộ    0 (1 lạy) 



Kính lạy Phật Di Đà 

Con nay xin phát nguyện 

Thường xuyên đảnh lễ Ngài 

Khi vãng sanh Tịnh Độ 

Chứng ngộ Pháp Vô Sanh    0 (1 lạy) 



Kính lạy Phật Di Đà 

Con nay xin phát nguyện 

Thường xuyên đảnh lễ ngài 

Khi vãng sanh Tịnh Độ 

Chóng viên thành toàn giác    0 (1 lạy) 



Nam mô pháp giới tạng thân A Di Đà Phật    0 (3 lần) 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  327 



 ---o0o--- 

PHÁT NGUYỆN VÃNG SANH TÂY PHƯƠNG 

 ---o0o--- 

 Đọc bài của Ngài Từ Vân sám chủ: 

Một lòng quy mạng, thế giới Cực Lạc, Phật A Di Đà. Xin 

đem ánh tịnh soi chiếu thân con, dùng nguyện từ bi, mà nhiếp 

thọ con. Nay con chánh niệm, xưng hiệu Như Lai, vì đạo Bồ 

Đề, cầu sanh Tịnh Độ. Xưa Phật lập thệ: “Nếu chúng sanh nào, 

muốn về nước ta, hết lòng tin ưa, xưng danh hiệu ta, cho đến 

mười niệm, như không được sanh, ta không thành Phật.” Nay 

con nguyện nương, nhân duyên niệm Phật,  được vào biển thệ 

của đức Như Lai, nhờ sức Thế Tôn, tiêu trừ các tội, thêm lớn 

căn lành. Con nguyện lâm chung, biết ngày giờ trước, thân 

không bịnh khổ, tâm không tham luyến, ý không điên đảo, như 

vào thiền định. Phật cùng Thánh chúng, tay bưng đài vàng, đến 

tiếp dẫn con. Trong khoảng sát na, con về Cực Lạc, hoa nở thấy 

Phật, được nghe Phật Thừa, tỏ thông Phật huệ, độ khắp chúng 

sanh, mãn Bồ Đề nguyện. 

 Hoặc bài của tiền nhân: 

“Đệ tử chúng con, hiện là phàm phu, trong vòng sanh tử, 

tội chướng sâu nặng, luân chuyển sáu đường, khổ không nói 

được. Nay gặp tri thức, được nghe danh hiệu, bản nguyện công 

đức, của Phật Di Đà, một lòng xưng niệm, cầu nguyện vãng 

sanh. Nguyện Phật từ bi, xót thương chẳng bỏ, phóng quang 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  328 



nhiếp thọ.  Đệ  tử chúng con, chưa biết thân Phật, tướng tốt 

quang minh, nguyện Phật thị hiện, cho con được thấy. Lại thấy 

tướng mầu, Quán Âm Thế Chí, các chúng Bồ Tát và thế giới 

kia, thanh tịnh trang nghiêm, vẻ đẹp quang minh, xin đều thấy 

rõ. 

Con nguyện lâm chung không chướng ngại  

A Di Đà đến rước từ xa  

Quan Âm cam lồ rưới nơi đầu  

Thế Chí kim đài trao đỡ gót  

Trong một sát na, lìa ngũ trược  

Khoảng tay co duỗi đến Liên Trì  

Khi hoa sen nở thấy Từ Tôn  

Nghe tiếng pháp sâu, lòng sáng tỏ  

Nghe xong liền ngộ Vô Sanh Nhẫn  

Không rời an dưỡng lại Ta Bà  

Khéo đem phương tiện lợi quần sanh  

Hay lấy trần lao làm Phật sự  

Con nguyện như thế Phật chứng tri  

Kết cuộc về sau được thành tựu. 

 

 ---o0o--- 



Niệm Phật, lạy Phật, công đức thù thắng hạnh  

Vô biên thắng phước giai hồi hướng 

Phổ nguyện Pháp giới chư chúng sanh 

Tốc vãng vô lượng quang Phật sát 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  329 



Nguyện tiêu tam chướng trừ phiền não 

Nguyện đắc trí huệ chân minh liễu 

Phổ nguyện tội chướng tất tiêu trừ 

Thế thế thường hành Bồ Tát đạo. 

  

 ---o0o--- 



Nguyện sanh Tây Phương Tịnh Độ trung 

Cửu phẩm liên hoa vi phụ mẫu 

Hoa khai kiến Phật ngộ vô sanh 

Bất thoái Bồ Tát vi bạn lữ. 

 

HỒI HƯỚNG 

 

Nguyện đem công đức này, 

Trang nghiêm nơi cõi Phật, 

Trên đền bốn ơn sâu, 

Dưới độ ba đường khổ, 

Nếu có kẻ thấy nghe 

Đều phát lòng Bồ đề. 

Khi báo thân này mãn, 

Đồng sanh về nước Cực lạc. 

 ---o0o--- 

  

  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  330 



 

PHƯƠNG PHÁP NIỆM 10 DANH HIỆU 

A DI ĐÀ PHẬT 

  

 Hòa Thượng Tịnh Không 

 ---o0o--- 

Phương pháp niệm 10 danh hiệu A Di Đà Phật là phương 

pháp đơn giản, lợi ích thiết thực trong việc hành trì pháp môn 

niệm Phật. Đặc biệt rất thích hợp với những người có quá ít thời 

gian tu tập. Hành trì theo phương pháp nầy sẽ giúp cho chúng ta 

nhất tâm chánh niệm A Di Đà Phật và giúp cho chúng ta an lạc 

thanh thản ngay trong giây phút hiện tại. 

Thời khóa hành trì được bắt đầu khi chúng ta thức giấc vào 

sáng sớm. Chúng ta ngồi thẳng người và niệm rõ ràng danh 

hiệu A Di Đà Phật 10 lần với tâm chánh niệm, niệm lớn tiếng 

hay niệm thầm tùy theo ý muốn từng người. Chúng ta lặp lại 

công phu nầy 8 lần nữa trong một ngày. Như  vậy, chúng ta 

công phu theo phương pháp nầy 9 lần trong mỗi ngày. Thời 

gian đó được đề nghị như sau: 

1.  Ngay khi vừa thức giấc buổi sáng sớm. 

2.  Trước khi bắt đầu dùng điểm tâm. 

3.  Sau khi dùng điểm tâm. 

4.  Trước khi làm việc chính trong ngày. 

5.  Trước khi ăn trưa. 

6.  Sau khi ăn trưa. 

7.  Trước khi ăn tối. 

8.  Sau khi ăn tối. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  331 



9.  Lúc đi ngủ. 

Quan trọng nhất là hành trì đều đặn. Sự gián đoạn, không 

kiên nhẫn khi hành trì sẽ làm giảm hiệu lực tác dụng. Nếu 

hành trì liên tục, tinh cần thì người tu sẽ thấy càng ngày thân 

tâm càng gia tăng niềm an lạc. Tinh tấn hành trì phương 

pháp niệm 10 danh hiệu A Di Đà Phật kết hợp với niềm tin 

và bản nguyện chân chính không thay đổi, chắc chắn bảo 

đảm tâm nguyện vãng sanh cõi Tây phương Cực Lạc, cõi Vô 

Lượng Thọ, Vô Lượng Quang sẽ được thành tựu. 



NAM MÔ A DI ĐÀ PHẬT 

 ---o0o--- 

NHỮNG ĐIỀU CẦN BIẾT KHI TỊNH 

TỌA NIỆM PHẬT 



Trong lúc thực hành niệm Phật, nhất là khi tịnh tọa hành 

giả có thể thường gặp những hiện tượng: hôn trầm, tán loạn, vô 

ký, phan duyên. Trường hợp nầy hành giả  cũng cần phải biết 

cách  đối trị  mới dễ dàng khắc phục. Nếu không biết cách thì 

khó hàng phục được các hiện tượng ấy, lâu ngày có thể khiến 

hành giả chán sợ, lười dụng công. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  332 



1. Về hôn trầm: Tức là tâm mờ mịt như buồn ngủ, có hai loại:  



  Tâm thức tự nhiên lờ  mờ, còn biết niệm Phật nhưng 

không sáng tỉnh, thỉnh thoảng  đầu bị  gục.  Đây là hôn 

trầm do khí hỏa hư trong người thăng lên lấn áp tinh 

thần. Hành giả nên niệm ra tiếng liên tục và hơi nhanh thì 

trị  được.  Đó là dùng sự  cử  động của bên ngoài để  điều 

hòa giải trừ khí hư. 

  Tâm có vẻ hơi mỏi, khởi niệm gượng gạo, thỉnh thoảng 

bị ngáp hơi, ngồi lâu muốn ngủ, trạng thái nầy diễn biến 

càng lúc càng nhiều. Đây là hôn trầm do thiếu hăng hái 

tinh tấn. Hành giả hãy mặc nhiên và niệm nhanh (có thể 

động môi) để kích thích tinh thần. Nhờ bắt tâm khởi niệm 

nhanh nên tinh thần mới phấn chấn tươi tỉnh. 

2. Về tán loạn: Cũng có hai loại:  



  Tâm nghĩ ngợi nhớ tưởng lung tung, quên việc niệm Phật 

hiện tại, tinh thần mệt mỏi, không tự chủ, không tỉnh 

minh, muốn xả công phu. Đây là tán loạn do tâm nóng 

nảy phát sinh. Nguyên nhân là khi niệm Phật, hành giả lại 

niệm gấp gấp nên ngồi lâu tim nóng mới bị tán loạn. Gặp 

trường hợp này, hành giả nên niệm ra tiếng một cách 

chậm rãi thong thả, có thể ngân nga. Như thế tâm sẽ trở 

nên dịu mát và an bình. 

  Nếu tinh thần vẫn an bình nhưng tâm thức thỉnh thoảng 

lại khởi nhớ việc nầy việc nọ. Mặc dù biết  được vọng 

niệm, nhưng không tránh khỏi sự duyên theo hoặc khó 

dừng nó. Và mỗi khi vọng niệm, thì ngưng niệm Phật. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  333 



Đây là do hành giả thiếu chủ tâm, không tập trung vào 

câu niệm Phật nên thói quen dịch chuyển của tâm thức 

mới có dịp khởi  động. Hành giả chỉ  cần tập trung lắng 

nghe tâm niệm, nghe từng tiếng từng câu rõ ràng thì hàng 

phục được. 

3. Về phan duyên và vô ký:  

Phan duyên: là thói quen âm ưa rong ruổi bên ngoài, cũng 

là một loại động loạn, nhưng có điều nó lặng lẽ, như ngồi niệm 

Phật mà tai lại lắng nghe người ngoài nói chuyện hoặc mắt theo 

dõi cảnh vật chung quanh… tức là năm thức duyên theo năm 

trần cảnh.  Đây là nguyên nhân làm công phu bị gián đoạn và 

mất chánh niệm. Hành giả không biết, tưởng mình không vọng 

niệm rồi chẳng lo đoạn trừ, lâu ngày thành thói quen nặng, ngồi 

niệm Phật mà tâm chỉ huân tập vào những chuyện vô ích bên 

ngoài, tu nhiều mà tâm không định. 

Vô ký: là một thái cực  đối lập với phan duyên, tức là tâm 

thức biến mất, hành giả ngồi niệm Phật  đến một lúc tự nhiên 

không nhận biết gì cả, quên niệm Phật, như người chết có khi 

trải qua hàng giờ. Nếu không biết lại cho là được định tâm, đắm 

thích theo nó khiến uổng phí ngày giờ gieo trồng chủng tử gỗ 

đá vô tri. 

Để đối trị tâm phan duyên và vô ký này, hành giả có thể 

khởi niệm Phật rõ ràng từng niệm ba câu hay năm câu, mười 

câu cho liên tiếp, rồi ngừng khoảng hai giây, sau đó khởi niệm 

trở lại ba hay năm, mười câu liên tiếp nữa, rồi lại ngừng, ngừng 

rồi lại niệm. Cứ như thế mà hành trì niệm Phật, vừa niệm vừa 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  334 



lắng nghe kiểm soát rõ ràng. Thực hành như  vậy tâm sẽ  tập 

trung mạnh mẽ. 

Cần biết thêm là trừ tâm phan duyên thì niệm ra tiếng, 

còn đoạn vô ký thì niệm thầm. Dù niệm ra tiếng hay niệm thầm, 

đều kiểm soát ghi nhận rõ ràng từng đợt mấy câu. Sở dĩ trường 

hợp phan duyên đuổi theo cảnh, thì cảnh do mình để kéo về 

mới kết quả và đoạn tâm vô ký là ý thức chìm mất, vì vô ký là ý 

thức hay chìm mất, nên bắt ý thức làm việc và kiểm soát nó thì 

nó sẽ không mất nữa. 

Đó là khái quát cách đối trị các bệnh hôn trầm, tán loạn, 

phan duyên và vô ký. Tuy nhiên, hành giả cũng cần biết khi cơ 

thể  mệt mỏi suy kém do làm việc nhiều hoặc bệnh tật cũng 

thường gây ra các chứng bệnh  ấy. Trường hợp này, hành giả 

phải nghỉ ngơi để bồi dưỡng cho thân được điều hòa, không nên 

gượng ép công phu vô ích. 

Lại nữa, khi hành giả niệm Phật đã thành thạo, tiếng Phật 

không mất mà vẫn phát động  đều  đặn, tâm an bình, tỉnh táo, 

nghe biết rõ ràng. Nơi tâm tự nhiên sinh khởi các ý tưởng vọng 

động kèm theo câu Phật hiệu của hành giả. Đây là do tâm của 

hành giả đạt đến chỗ bình lặng, làm lưu xuất các chủng tử trong 

tạng thức. Trường hợp nầy hành giả không cần quan tâm, cứ 

chú ý câu Phật hiệu của mình. Các chủng tử được lưu xuất ấy 

lần lần bặt dứt, sẽ trở lại sự trong sáng tự nhiên nơi tâm. 

Điều cần nhớ nữa là khi các vọng niệm khởi sinh, hành 

giả đã cố gắng dụng công niệm Phật mà các vọng ấy cứ gợi lên 

hoài có thể khiến hành giả duyên theo, nhất là các vọng thuộc 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  335 



về nghiệp nặng của mình. Mỗi người đều có nghiệp nặng của 

mình, những vọng tưởng về các nghiệp ấy thường rất khó trừ. 

Ví dụ: người nghiệp sâu nặng, ngồi tu lại có các vọng về  sự 

việc trái ý tổn hại sinh ra. Các vọng nầy rất khó trừ vì nó khởi 

động nghiệp của các hành giả, khiến hành giả khó bình tâm bỏ 

qua. Hoặc người nghiệp ái nặng, các vọng tưởng về người thân 

xa lìa, chết chóc, tai nạn… cũng thế.  Đối với các vọng này, 

hành giả không nên gượng tránh vô ích, vì chúng sẽ không dứt 

khi chưa  được giải quyết. Cho nên, hành giả phải suy xét về 

nhân duyên, nhân quả, từ bi, hỷ  xả, vô ngã, vô thường… tùy 

theo mỗi loại mà quán sát các pháp thích hợp. Vọng về sân thì 

quán từ bi, hỷ xả, nghiệp báo; vọng về ái thì quán sát bất tịnh, 

vô thường, vô ngã… Như thế mới chặt được gốc của các vọng, 

các vọng sẽ tự tiêu diệt. Sau đó hành giả trở lại niệm Phật như 

cũ. Nhờ quán sát như thế, nghiệp của hành giả từ từ nhẹ bớt. Về 

sau các vọng nầy có khởi lên, nếu hành giả vẫn tỉnh giác biết rõ 

nó vô lý và không bị động vì nó, thì không cần quan sát nữa, cứ 

tiếp tục niệm Phật, không cần quan tâm. Vì nó giống như một 

cái cây đã bị đốn ngã, tuy còn dư tàn các lá mầm nhưng chẳng 

có gì nguy hiểm, không bao lâu chúng sẽ chết hẳn. 

Đôi khi các vọng thuộc về  hằng ngày như suy tính, xét 

nét, lo lắng,… Hành giả  mặc dù nhận biết  được chúng nhưng 

tâm lại không muốn xả trừ, mà cố tưởng đuổi theo nghĩ tưởng. 

Rõ mình muốn  đuổi theo như thế, hành giả hãy dũng mãnh 

cảnh sách rằng “đang niệm Phật thì lo niệm Phật, làm việc gì 

chỉ nghĩ việc ấy. Mọi thứ đều có nhân duyên, hãy phó mặc cho 

nhân duyên của nó”. Có như vậy mới trừ được thói quen phóng 

tâm nắm níu các duyên ấy. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  336 



Hành giả nếu khéo điều tâm, ngay từ lúc bắt đầu vào tịnh 

tọa cho đến khi cuối thời công phu, tâm luôn luôn tươi vui hăng 

hái, thích thú tập trung thì không vướng phải các bệnh hôn 

trầm, tán loạn,… trên. Niệm từng câu lắng nghe rõ ràng, say 

sưa, thích thú với các âm thanh Phật hiệu. Ấy là phương pháp 

thần diệu giúp hành giả quên hết tất cả cảnh duyên bên ngoài và 

mọi nỗi lo phiền suy tính trong tâm. 

Hành giả cũng nên biết, khi tâm đã có phần khó tập trung 

bởi hôn trầm tán loạn thì cố  gắng tập thường xuyên lặng lẽ 

niệm Phật. Vì còn niệm ra tiếng, tâm tất còn duyên ra bên 

ngoài, sức quán chiếu nội tâm còn yếu và khi đối cảnh khó giữ 

được câu niệm liên tục, không gián đoạn, lại hao nhiều sức 

khỏe. Chỉ khi thường xuyên chăm chú lắng nghe câu niệm nơi 

tâm, sự quán chiếu nội tâm mới trở nên mạnh mẽ, đủ sức giúp 

hành giả quên hoàn toàn ngoại cảnh,  để  đạt  được chánh định 

(tam muội) và giữ cho hành giả vẫn niệm Phật không gián đoạn 

khi làm việc hay đối cảnh, lại không tổn hao sức khỏe. Dĩ 

nhiên, lúc mới chuyển từ to tiếng niệm sang mặc niệm, do sức 

mặc niệm còn yếu, vọng tưởng có thể sinh khởi nhiều. Hành giả 

không sợ hãi thối thất, cứ  cố  gắng mặc niệm từng tiếng, lắng 

nghe rõ ràng hoặc niệm từng chập liên tiếp vài câu rồi ngưng, 

ngưng rồi niệm liên tiếp nữa… kiểm soát số câu không quên. 

Như vậy lâu ngày, sức mặc niệm sẽ mạnh. 

Thực hành niệm Phật một cách đúng  đắn như trên tất 

được định tâm nhanh chóng, dễ dàng, ít tổn tâm lực và sức khỏe 

hành giả niệm Phật, hãy tinh tấn thực hành. 

 ---o0o--- 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  337 



 

MƯỜI ĐIỀU TÂM NIỆM 

 ---o0o--- 

  

1. Nghĩ  đến thân thể thì đừng cầu không BỆNH KHỔ, vì 

không bịnh khổ thì DỤC VỌNG dễ sanh. 

2. Ở đời đừng cầu không HOẠN NẠN, vì không hoạn nạn thì 

KIÊU SA nổi dậy. 

3. Cứu xét tâm tánh thì đừng cầu không KHÚC MẮC, vì 

không khúc mắc thì SỞ HỌC không thấu đáo. 

4. Xây dựng đạo hạnh thì đừng cầu không bị MA CHƯỚNG, 

vì không bị ma chướng thì chí nguyện không KIÊN 

CƯỜNG. 

5. Việc làm đừng mong DỄ THÀNH, vì việc dễ thành thì 

lòng KHINH THƯỜNG. 

6. Giao tiếp đừng CẦU LỢI mình, vì lợi mình thì mất ĐẠO 

NGHĨA. 

7. Với người thì đừng mong tất cả  đều THUẬN Ý mình, vì 

được thuận theo ý mình thì lòng tất KIÊU CĂNG. 

8. Thi ân đừng cầu ĐỀN ĐÁP, vì cầu đền đáp là thi ân có ý 

MƯU ĐỒ. 

9. Thấy lợi đừng NHÚNG VÀO, vì nhúng vào thì SI MÊ phải 

động. 

10. Oan  ức không cần BIỆN BẠCH, vì biện bạch là NHÂN 

NGẢ chưa xả. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  338 





Bởi vậy Đức Phật đã dạy: 



1.  Lấy BỆNH KHỔ làm THUỐC THẦN  

2.  Lấy HOẠN NẠN làm GIẢI THOÁT  

3.  Lấy KHÚC MẮC làm THÚ VỊ  

4.  Lấy MA QUÂN làm BẠN ĐẠO  

5.  Lấy KHÓ KHĂN làm THÍCH THÚ  

6.  Lấy KẺ TỆ BẠC làm NGƯỜI GIÚP ĐỠ  

7.  Lấy NGƯỜI CHỐNG ĐỐI làm NƠI GIAO DU  

8.  Coi THI ÂN như ĐÔI DÉP BỎ  

9.  Lấy SỰ XẢ LỢI làm VINH HOA  

10.  Lấy OAN ỨC làm CỬA NGÕ ĐẠO HẠNH.   



Nên chấp thuận trở  lại thì lại thông suốt, mà mong cầu 

thông suốt thì sẽ bị trở ngại. Đức Thế Tôn thực hiện huệ giác 

Bồ Đề ngay trong sự trở ngại, như Ương Quật hành hung, Đề 

Bà quấy phá, mà Ngài giáo hóa cho thành đạo cả. Như vậy há 

không phải chính sự chống đối lại làm sự thuận lợi và sự phá 

hoại lại làm sự tác thành cho ta ? 

Ngày nay, những người học  đạo, trước hết không dấn 

mình vào trong mọi sự trở ngại, nên khi trở ngại át đến thì 

không thể  ứng phó. Chánh Pháp chí thượng vì vậy mất hết, 

đáng tiếc, đáng hận biết ngần nào! 

 ---o0o--- 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  339 





Ý NGHĨA VÀ CÁCH THỨC LẠY PHẬT 

 Trích trong Phật Học Phổ Thông 

 Hòa Thượng Thích Thiện Hoa 

 ---o0o--- 

  

Ý nghĩa lạy Phật  

Ngày xưa, khi Ðức Phật còn tại thế, các đệ  tử  từ vua 

quan, đến dân chúng, mỗi lần được may mắn gặp Ðức Phật 

Thích Ca, đều cuối xuống ôm chân Phật và đặt trán mình 

lên chân Ngài để tỏ lòng ngưỡng mộ, tôn thờ một bậc tối 

thượng: Bi, trí siêu phàm. Cử chỉ ấy là một cử chỉ vô cùng 

khiêm tốn, nhu thuận và hoàn toàn tin cậy  đối với Ðức 

Phật. Sau khi Phật nhập diệt, toàn thể tín đồ vẫn xem Ngài 

như còn tại thế, và cái cử chỉ cúi xuống ôm chân Phật vẫn 

còn tiếp nối tồn tại cho đến ngày nay và muôn ngàn năm 

sau. Cái cử chỉ ấy chỉ có cái công dụng làm cho tín đồ bao 

giờ cũng hình dung như Ðức Phật còn ngồi trước mặt mình 

để chứng giám cho tấm lòng thành kính thiết tha của mình. 

Phải lạy Phật như thế nào mới đúng ý nghĩa  

Ðể cho đúng với ý nghĩa trên, khi lạy Phật phải quỳ 

xuống, ngửa hai bàn tay ra như đang nâng hai chân Phật và 

cuối lưng xuống đặt trán mình trên hai lòng bàn tay. Trước 

khi lạy Phật, phải dọn mình cho sạch sẽ: rửa mặt, súc 

miệng, lau tay chân, thay y phục và mặc áo tràng. Xong 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  340 



xuôi, mới  đốt hương ra trước bàn Phật,  đứng ngay thẳng, 

tay chắp  để trước ngực, mắt nhìn tượng Phật, tâm tưởng 

đến các tướng tốt và những đức hạnh cao cả của Ngài, và tỏ 

bày nguyện vọng chân chánh của mình, xá rồi cắm hương 

vào lư, đánh tiếng chuông và lạy Phật ba lạy. Lễ Phật như 

thế mới đúng pháp; trong kinh gọi là “thân tâm cung kính 

lễ”, nghĩa là thân tâm hăng hái tề chỉnh, nghiêm trang, tâm 

thì hớn hở vui mừng và hết lòng thành kính như gặp được 

Phật còn tại thế. Trái lại, chúng ta lễ Phật với lòng ngã mạn 

(ngã mạn lễ), hay với tâm cầu danh (cầu danh lễ), thì đã 

không có kết qủa gì, mà còn mang thêm tội. 

Ngã mạn lễ, là khi lạy Phật mà trong tâm còn ngạo nghễ, 

kiêu căng, năm vóc (đầu, hai tay, hai chân) không sát đất, 

đứng lên cúi xuống một cách cẩu thả, qua loa cho có 

chuyện. Cầu danh lễ, là khi thấy có đông người thì miệng 

liền to tiếng dài hơi xưng danh hiệu Phật, thân lại siêng 

năng lạy không ngừng nghỉ, có ý để cho mọi người khen 

ngợi. Trái lại khi không có người thì thân lại biếng nhác, 

tâm lại giãi đãi, không muốn lễ bái gì cả. Hai cách lễ bái 

trên  đây rất giả  dối, vậy những ai muốn tiến trên đường 

Ðạo, thì phải nên tránh ngay. 

 Bốn phép lạy (thuộc về lý)  

Về phương diện lý thì có bốn phép lễ. 

a)  Phát trí thanh tịnh lễ: Trong phép này, người hành lễ 

phải thấu suốt rằng cảnh giới của Chư Phật đều tùy tâm 

hiện bày, nên lạy một Ðức Phật, tức là lạy tất cả Chư 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  341 



Phật, lạy một lạy, tức là lạy tất cả Pháp giới, vì Pháp 

thân của Phật dung thông. 

b)  Biến nhập pháp giới lễ: Trong pháp này, người hành lễ 

phải tự quán thân, tâm cùng tất cả các pháp, từ hồi nào 

đến giờ đều không rời pháp giới. 

c)  Chánh quán lễ: Trong pháp này, người hành lễ lạy Ðức 

Phật ngay nơi tự tâm của mình, chứ không duyên với 

Ðức Phật nào khác, vì tất cả chúng sanh từ xưa đến nay, 

đều sẵn có Phật tánh viên mãn, bình đẳng và chân giác. 

d)  Thật tướng bình đẳng lễ: Trong pháp lễ này, người hành 

lễ không thấy có tự, có tha; người và mình là một, phàm 

và Thánh nhứt như, thế và dụng không hai. Do đó, Ngài 

Văn Thù Sư  Lợi Bồ Tát có nói: "Năng lễ, sở  lễ tánh 

không tịch", nghĩa là người  

lạy, và đấng mình lạy, thể tánh đều vắng lặng. Như thế 

mới thấu đáo và hợp lý Bát Nhã. 

Bốn phép lễ này, lý cao khó nghĩ bàn, nếu chẳng phải 

bực thượng căn, thượng trí, thì không thấu nổi và khó làm 

theo được. 

 ---o0o--- 

MƯỜI CÔNG ĐỨC LẠY PHẬT 

 

1.  Được sắc thân tốt đẹp. 

2.  Nói ra điều chi ai cũng tin dùng. 

3.  Không sợ sệt giữa đông người. 

4.  Được chư Phật giúp đỡ. 

5.  Đầy đủ oai nghi lớn lao. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  342 



6.  Mọi người đều nương theo mình. 

7.  Chư Thiên cung kính. 

8.  Đủ phước đức lớn. 

9.  Lúc lâm chung được vãng sanh. 

10.  Mau chứng quả Niết Bàn. 



 ---o0o--- 

 Lời tâm sự của Phật tử Nguyễn Long: Có một vị Phật tử 

nói với chúng tôi rằng: sau mấy tuần lạy Phật, bây giờ đã hết 

luôn chứng  đau lưng. Chứng bệnh mà vị Phật tử  đã mang từ 

nhiều năm, uống thuốc gì cũng không khỏi. Các vị Phật tử khác 

lại kể: do thường xuyên lạy Phật, bây giờ chúng tôi ngủ  rất 

ngon giấc, không mộng mị, các chứng tê nhức cũng  đã hết. 

Những người trung niên cũng cho biết là họ không cần các 

dụng cụ tập thể dục nữa và đã bán nó đi mất rồi, vì cứ mỗi sáng 

sau khi lạy hai mươi phút, mồ hôi toát ra như tắm, thân tâm đều 

sản khoái và khỏe mạnh hơn tập thể  dục nhiều; lại còn được 

tăng trưởng thiện căn phước đức nữa. Lạy Phật công đức khó 

nghĩ bàn! 

 ---o0o--- 

  

  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  343 



  

ĂN CHAY 

 Hòa Thượng Thích Thiện Hoa 

 (Trích từ Phật Học Phổ Thông) 

 ---o0o--- 

ĂN CHAY LÀ MỘT PHƯƠNG PHÁP TU HÀNH  

Vấn đề ăn uống là một vấn đề quan trọng đối với tất cả 

mọi người, mọi chúng sanh. Nếu sống mà không cần ăn, thì tất 

cả chúng sanh đều thành Thánh cả rồi. Ðức Phật Thích Ca, khi 

còn là một vị Thái Tử, đã nói một câu đầy ý nghĩa: “Sự sống 

sống bằng sự chết”. Hãy nghĩ  lại mà xem: từ khi lọt lòng mẹ 

đến bây giờ, để được sống, mỗi chúng ta đã làm chết bao nhiêu 

sinh vật rồi? Chúng ta ăn, chúng ta uống, chúng ta thở, chúng ta 

nằm, chúng ta đứng, chúng ta đi, mỗi mỗi động tác như thế, đều 

đã gây bao tang tóc cho những sinh vật ở chung quanh chúng 

ta! Ðó là chưa kể những kẻ hung ác, giết  để  được thích thú, 

được tiền tài, danh vọng... Nếu sự sống mà không làm ai chết 

cả, thì cuộc đời sẽ đẹp đẽ biết bao nhiêu! Sự ước ao nầy có thể 

thực hiện  được một phần lớn, nếu chúng ta áp dụng phương 

pháp ăn chay mà Phật đã chế ra. 

Như thế, ăn chay đối với người Phật tử không phải là một 

sự hiếu kỳ, một sự hiếu danh, một cách đổi món ăn cho ngon 

miệng, một cách kiêng cữ theo lời dặn của bác sĩ.  Ăn chay 

chính là một phương pháp tu hành rất quan trọng, mà người 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  344 



Phật tử thực hành được nhiều chừng nào thì được nhiều kết quả 

tốt đẹp chừng ấy. 

Ăn chay, hay ăn lạt, nghĩa là ăn những loài thảo mộc: hoa 

quả, rau cải, không ăn những món ăn thuộc loài động vật như 

thịt, cá, tôm, cua, sò, ốc những vật hữu tình, biết tham sống sợ 

chết như người. 



LÝ DO PHẢI ĂN CHAY  

1.  Vì lòng từ bi và bình đẳng  

Khi đức Phật còn tại thế, một hôm Ngài A Nan hỏi Phật 

rằng:  

Bạch Phật, tại sao trước kia, Phật cho các Ðệ tử ăn ngũ 

tịnh nhục  (Ngũ tịnh nhục là năm thứ thịt thanh tịnh: a) Thịt ăn 

 mà không thấy người giết. b) Thịt ăn mà mình không nghe tiếng 

 con vật bị giết kêu. c) Thịt ăn mà mình không nghi người ta giết cho mình. d) Thịt con thú tự chết. đ) Thịt con thú khác ăn còn 

 dư), mà nay Ngài lại cấm tuyệt ăn thịt cá? 

Phật trả lời Ngài A Nan: “Vì trình độ các ông trong buổi 

 sơ cơ còn thấp kém, chưa có thể lãnh thọ giáo pháp Ðại Thừa, 

 thực hành đúng lý đặng, nên khi ta còn nói pháp Tiểu Thừa, 

 phương tiện cho các ông tạm dùng ngũ  tịnh nhục. Ðến nay 

 trình  độ các ông đã cao, lãnh thọ  được giáo pháp Ðại Thừa, 

 nên ta cấm tuyệt ăn thịt cá. Còn ăn thứ ấy, thì còn phạm giới 

 sát sanh, nếu không trực tiếp sát thì cũng gián tiếp sát, làm mất Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  345 



 hạt giống từ bi bình đẳng, không thể nào tu hành thành Phật 

 được”. 

Lời Phật dạy  đã rõ ràng: Ăn chay là cốt yếu  để nuôi 

dưỡng lòng từ bi và tinh thần bình đẳng. 

Thật thế, Phật tử là người đã theo đạo từ bi, thì không lý 

nào lại không thực hành đức từ bi trong đời sống của mình từ ý 

nghĩ, lời nói, cho đến cách ăn uống. 

Nếu chúng ta vì muốn  ăn cho khoái khẩu, sướng bụng, 

mà nhẫn tâm nhìn cảnh chặt đầu, lột da những con vật hiền lành 

vô tội, nhẫn tâm bịt tai giả điếc trước những kêu la thảm thiết 

của những con vật đang giẫy giụa trêm tấm thớt, trên bàn thịt, 

thì sao được gọi là Phật tử. 

Nếu không có một lòng thương xót trước những cảnh giết 

chóc như thế, thì hạt giống từ bi mỗi ngày mỗi héo khô, cằn cỗi, 

và công phu tu hành, tụng kinh niệm Phật của chúng ta trở 

thành vô ích. 

Ðạo Phật là đạo Từ Bi mà cũng là đạo Bình Ðẳng. Phật 

dạy: "Tất cả chúng sanh đều có Phật tánh như nhau". Vậy thì người Phật tử  dưới tầm con mắt của mình, không nên thấy: 

Người và vật khác nhau, mà chỉ đồng một tri giác bình đẳng, ẩn 

trong thân hình sai biệt. Nói rằng: "Vật dưỡng nhơn" là một quan niệm rất sai lầm, do sự ích kỷ và ngạo mạn của người sinh 

ra. Quan niệm ấy dung túng cho người ta thẳng tay giết hại sanh 

vật, và tạo ra một tình trạng bất bình đẳng, thì không bao giờ 

cõi đời có thể yên ổn, hòa bình được. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  346 



2.  Vì muốn tránh quả báu luân hồi  

Phật dạy: "Tất cả chúng sanh từ vô thỉ  đến nay, cứ  tạo 

nhân tội ác, sát hại ăn thịt lẫn nhau, nên bị ác quả, là sanh tử 

luân hồi mãi trong sáu đường". Kinh Lăng Nghiêm nói: "Hễ 

giết một mạng thì hãy trả lại một mạng; tâm giết hại chẳng dứt 

trừ, thì không thể nào ra khỏi trần lao được." Vậy muốn tránh 

oan báo luân hồi, tránh các điều tội lỗi thuộc về giới sát. Phật tử 

phải ăn chay. Nếu ăn mặn hoài thì không thể nào hết nợ thân 

mạng và nợ xương thịt, máu huyết được. 

3.  Vì hợp vệ sinh  

Không phải mới từ nay mà từ ngàn xưa, một triết gia, 

ông Senèque, đã nói rằng: "  Mỗi bữa ăn, người ta dùng thịt là tự 

 đầu độc, thành thử con người tự sát ngấm ngầm mà không hay 

 biết, do đó con người bị mạng yểu, chết sớm". Thật thế, ngày nay những nhà y khoa bác sĩ trứ danh như ông Soteyko, Varia 

Kiplami có nói: "  Trong các thứ thịt, có nhiều chất độc rất nguy hiểm cho sức khỏe con người". Bằng chứng cụ thể là rau cải để 

lâu ngày thì héo khô, hoặc ung bấy mà ít hôi; còn thịt cá để lâu 

ngày thì sình, ương, hôi tanh không ai chịu nổi, và khi ăn vào, 

ta thấy trong người rất nặng nề, mệt nhọc, khó tiêu. Hơn nữa, 

các loài thú vật, thường mắc bệnh nầy hay bệnh khác như: bệnh 

lao, bệnh thương hàn, bệnh sán, sên v.v..., nếu chúng ta ăn vào, 

sẽ vướng bệnh, rất nguy hiểm. 

Ðể tránh những bệnh tật, và tăng sức khỏe, chúng ta nên 

ăn nhiều rau cải. Các nhà khoa học, cũng như các nhà y học 

Ðông, Tây đều công nhận đồ ăn chay là nhẹ nhàng, thanh khiết, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  347 



dễ tiêu hóa và có nhiều sinh tố rất bổ. Bởi thế, ở nước Nhật có 

hội "Tổ Thực Chủ Nghĩa", ở Pháp, Ðức, Anh, Mỹ đều có "Thảo Mộc Thực Hội". 

Có nhiều người có thành kiến sai lầm rằng:  ăn thịt cá, 

mới có đủ sức mạnh. Thật ra, người ăn thịt không có sức mạnh 

và sức chịu nhọc dẻo dai bằng người  ăn chay trường. Chính 

Giáo sư Irwin Fischer ở Ðại học đường Yale, sau nhiều cuộc thí 

nghiệm, đã long trọng tuyên bố rằng: 

"  Ăn thịt hay ăn những vật có nhiều chất đạm, sẽ làm cho con người không đủ sức chịu nhọc, không khác nào như người uống 

 rượu". 

Bà White, một bác học gia cũng đã tuyên bố rằng: 

"  Các thứ hột, các thứ trái cây, đậu và rau cải là những thức ăn mà thiên nhiên đã dành để nuôi chúng ta. Các thức ăn ấy nấu 

 nướng một cách giản dị, thì rất hợp vệ sinh và rất bổ. Nó làm 

 cho thân thể tráng kiện, tinh thần sáng suốt và tránh biết bao 

 nhiêu bệnh tật". 

CÁCH THỨC ĂN CHAY  

 

1.  Chương trình ăn chay  

 

Mặc dù sự ăn chay đối với người Phật tử là một điều cần 

thiết, một phương pháp tu hành nhưng muốn được lợi ích thiết 

thực, cần phải có phương pháp, và áp dụng một cách tuần tự 

theo căn cơ và sở nguyện của mình. Trước tiên, không phải 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  348 



người Phật tử nào cũng có thể bỏ hẳn ngay tập quán ăn mặn của 

mình để ăn chay. Vì thế, trong đạo có chia làm hai loại: ăn chay 

kỳ và ăn chay trường. 



 a)  Ăn chay kỳ. Ăn chay kỳ là ăn có kỳ  hạn nhất  định trong mỗi tháng hay mỗi năm: 



  Nhị trai: Ăn 2 ngày chay trong mỗi tháng vào ngày mồng 

một và rằm âm lịch. 

  Tứ trai: Ăn 4 ngày chay trong tháng: mồng một, mồng 

tám, rằm và hăm ba. 

  Lục trai: Ăn 6 ngày chay trong tháng là: mồng một, 

mồng tám, mồng bốn, rằm, mười tám, hăm ba, hăm bốn, 

hăm tám, hăm chín và ba mươi (nếu tháng thiếu thì 27, 

28, 29). 

  Nhất nguyệt trai: Là ăn một tháng chay vào tháng giêng 

hay tháng bảy. 

  Tam nguyệt trai: Là ăn ba tháng chay: Tháng giêng, 

tháng bảy và tháng chín (hay tháng mười); hoặc ăn liên 

tiếp trong ba tháng. 



Nếu tập ăn chay kỳ trong một thời gian mà không gặp một 

phản ứng nào về thân, tâm và nhận thấy có lợi ích, thì nên 

lần đến ăn chay trường. 



 b)  Ăn chay trường. Ăn chay trường hay trường trai là ăn toàn chay luôn trong mỗi ngày, không gián đoạn cho đến hết 

đời. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  349 



Nếu mỗi ngày, phát tâm không ăn sau 12 giờ trưa, thì gọi là 

ngọ trai. 



2.  Phương pháp thực hành 

  

 a)  Chọn lựa thay đổi thức  ăn. Ðể  ăn cho được lâu dài và 

không ngán, chúng ta nên chọn những món ăn có nhiều 

sinh tố, bổ dưỡng như: cà chua, rau muống, đậu nành, nấm 

rơm, cải bắp, khoai tây, nếp lức v.v...và những món ăn 

cũng phải thay đổi luôn…  

Vậy trong một bữa ăn, cần phải ăn những món gì để bữa ăn 

có đầy đủ chất bổ và ngon miệng? Dưới đây là vài bữa ăn 

kiểu mẫu: 



Trái cây cùng ăn với cơm hay bắp, bột mì và rau, cải, đậu 

phụng rang. 



Sữa tươi cùng ăn với trái cây ngọt và cơm, bắp hay bột mì. 



Các món ăn chính nói trên là cần thiết, nhưng cũng cần 

thêm gia vị như hột cải cay, tiêu ớt, giấm v.v...để giúp bộ 

máy tiêu hóa làm việc dễ dàng. Nhưng nếu dùng gia vị quá 

nhiều thành ra có hại, như làm cho bộ máy tiêu hóa nóng, 

sinh bệnh hay làm kích thích cơ thể. 



 b)  Cách nấu. Thức ăn là cần thiết nhưng cách nấu cũng quan 

trọng; chúng ta đừng có quan niệm sai lầm là đã ăn chay thì 

nấu thế nào cũng được cả, không cần thiết là phải quan tâm 

đến. Nếu thức ăn bổ mà không biết cách nấu, thì cũng làm 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  350 



cho nó hết bổ, và có khi làm hại bộ máy tiêu hoá nữa. Dưới 

đây là vài điều nên nhớ trong khi nấu ăn:  

Không nên chiên xào nhiều quá, vì sinh tố B và C sẽ bị dầu 

sôi tiêu diệt và các món có nhiều dầu làm cho bao tử mệt. 

Nên ăn đồ nướng, nhất là nướng không có thoa dầu. 

Khi nấu hay luộc phải nên đậy nắp để sinh tố khỏi bị mất 

và nên đổ ít nước để chất bổ khỏi loãng. Và nước luộc ấy 

rất tốt, không nên đổ  đi, vì nó chứa rất nhiêu chất bổ và 

sinh tố. 

 c)  Giảm thịt cá dần dần trong những ngày ăn mặn. Ðối với 

những người ăn chay kỳ thì khi ăn mặn, nên mua những vật 

người ta làm sẵn, hoặc làm giảm bớt số  lượng thịt cá, ăn 

nhiều rau cải, sữa, tạm dùng trứng gà, trứng vịt không 

tượng con. 

Khi  đã tinh tấn về  mặt tinh thần, không nên ăn trứng gà, 

trứng vịt, vì trứng cũng là một sanh vật sắp nảy nở. 

3.  Những điều cần tránh 

  

 a)  Không nên kiêu mạn.  Người có phúc duyên ăn chay được 

dễ dàng, không nên sanh lòng kiêu mạn, tự cho mình là 

hơn người, và khinh người ăn mặn. Làm như thế đã sanh ác 

cảm với người mà lại còn làm tổn âm đức của mình nữa. 

 b)  Không nên háo danh.  Có người mới bước vô đường  đạo, 

đã  ăn trường trai ngay, cốt  để người khác khen ngợi.  Ăn 

chay như thế là do lòng háo danh mà ra; hạnh  động nầy 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  351 



không có lợi cho sự tu hành mà lại còn có hại: khi không 

còn ai khen ngợi nữa, thì không thấy hứng thú để tiếp tục 

ăn chay nữa. 

 c)  Không nên ép xác.  Có người tưởng lầm rằng: ăn chay là để 

hành hạ thân xác, nên cố ăn một cách cực khổ, như chỉ ăn 

ròng rã tương rau, muối sả... từ  năm nầy sang năm khác. 

Ăn như thế thì sẽ hao mòn thân xác và chết yểu trước khi 

thành đạo. 

 d)  Không nên giả mặn.  Có nhiều bà nội trợ muốn trổ tài khéo léo của mình bằng cách nấu chay mà giả mặn, rồi đặt tên 

món  ăn mặn, hay làm ra những hình thức giống như  đồ 

mặn. Thí dụ như: củ hủ cao, củ hủ dừa kho mà gọi là cá tra 

kho; bắp chuối luộc trộn giấm và rau răm, lại đặt tên thịt gà 

xé phay; bí đao xắt mỏng cặp gắp nướng ăn với bánh hỏi 

mà lại đặt tên là thịt bò lụi v.v.... 

Như thế, là đã vô tình xúi giục người ăn chay nghĩ đến món 

mặn, miệng ăn rau dưa, mà lòng tưởng nhớ đến thịt cá, làm 

trò cười cho thế gian. 

 đ) Không được quên ngày chay.  Không nên khinh thường 

quên những ngày chay mà mình đã phát nguyện, dù gặp 

trường hợp bất thường như đi lỡ đường, làm việc quá buổi, 

lúc đói quá mà không có sẵn thức ăn chay. 

 e)  Không nên dùng ngũ  vị tân.  Ngũ  vị tân là: hành, hẹ, tỏi, nén, hưng cừ không nên dùng, vì các thứ nầy đã hôi, lại có 

nhiều chất kích thích lòng dục vọng. 

LỢI ÍCH CỦA SỰ ĂN CHAY  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  352 



1.  Phương diện cá nhân  



Những lợi ích của sự ăn chay đối với cá nhân rất lớn lao. 

Người  ăn chay không những thâu hoạch  được những lợi ích 

trong hiện tiền mà cả trong đời sống tương lai nữa. 



 a)  Trong hiện tại,  người ăn chay được hưởng lợi ích sau đây: Tiết kiệm được tài chánh, vì đồ ăn chay rẻ hơn đồ ăn mặn. 

Tiết kiệm được ngày giờ và công lao nấu nướng, vì mướp, 

dưa, bầu bí, khoai... cắt rửa mau và ít tốn nước; và kho, 

luộc, nấu nướng lại mau chín, ít hao củi. Thân thể  được 

mạnh khỏe; tinh thần  được nhẹ nhàng, trong sạch; trí tuệ 

được minh mẫn dễ tu thiền quán. 

 b)  Trong đời sau,  không chịu quả báu giết hại, nên không phải trả  nợ máu thịt, khỏi phải thường mạng. Nếu trở  lại làm 

người, thì được trường thọ. 



2.  Phương diện xã hội, nhân loại, chúng sanh  

Ăn chay không những có lợi ích cho cá nhân, mà còn cho 

xã hội, nhân loại, chúng sanh nữa. Nếu ai ai cũng ăn chay thì 

thế giới Ta Bà nầy làm gì có tiếng rên siết vì chết oan của oài 

vật và tiếng than thở,  đau  đớn của người bị  nạn tương tàn, 

tương sát. 

Một nhà Bác học có nói: "  Muốn thế giới hòa bình, bắt 

 đầu trong bữa ăn con người phải không có một chút máu hay 

 một miếng thịt cá nào cả". 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  353 



Câu nói đầy đạo đức nầy cũng đồng một ý nghĩa với câu 

nói của Cổ nhân: 

"  Nhất thế chúng sanh vô sát nghiệp, 

 Hà sầu thế giới động đao binh". 

(Nếu tất cả chúng sanh không sát hại lẫn nhau, thì sợ gì 

thế giới có giặc giã). 

Người  ăn chay là một chiến sĩ  của Hòa bình. Thật vậy, 

người  ăn chay, với một tâm từ bi vô lượng, coi muôn loài là 

mình, mình là muôn loài, không giết hại sanh vật để thỏa mãn 

dục vọng, không bao giờ nỡ tâm tàn sát đồng loại để đạt mục 

đích lợi danh. 

Nếu trong xã hội, ai ai cũng  ăn chay, thì đâu có những 

chuyện gây gỗ, đánh đập nhau, như chúng ta thường thấy hằng 

ngày. 

Nếu trong một nước, ai ai cũng  ăn chay thì không có 

chuyện mạnh hiếp yếu, khôn lán dại, chém giết lẫn nhau để 

thỏa lòng dục vọng. 

Nếu trong thế giới, ai ai cũng ăn chay, thì thế giới nầy là 

Cực Lạc thế giới. 

Mọi người dù Phật tử hay không đều nên ăn chay  

Như chúng ta đã thấy  ở các đoạn trên, xét về phương 

diện khoa học hay Phật học, về phương diện cá nhân hay đoàn 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  354 



thể, về hiện tại hay tương lai, sự ăn chay đều có rất nhiều lợi 

ích. 

Vì vậy, những người không phải là Phật tử, nếu muốn 

thân thể được mạnh khỏe, tinh thần được khinh an, trí tuệ được 

minh mẫn để học tập; nếu muốn tiết kiệm được tài chánh, công 

lao, thời giờ, nếu muốn gia đình  được hòa thuận yên vui, thì 

hãy mau mau làm quen với những thức ăn chay. 

Còn những ai đã là Phật tử,  đã nguyện theo bước chân 

của đức Từ phụ, thì phải thực hành phép ăn chay, để lòng Từ bi 

được mở rộng, tinh thần bình đẳng được lan xa, trí tuệ được tỏ 

ngộ, đạo quả được chóng viên thành. 

Vẫn biết, nói dễ mà làm khó; nhưng một người tiến bộ và 

có thiện chí, khi đã thấy rõ những điều lợi ích, thì dù khó bao 

nhiêu cũng quyết thực hành cho được. Sự thực hành ấy không 

phải làm ngay trong một lần, mà phải tuần tự tiến bước. 

Nếu chúng ta biết áp dụng phép ăn chay đúng như những 

cách thức đã nói ở trên, thì thiết tưởng không có gì là khó lắm. 

Ðiều quan trọng nhất là chúng ta thật có thiện chí hay không mà 

thôi. 

 ---o0o--- 

  

  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  355 



 

TẠI SAO CHÚNG TA PHẢI PHÓNG SANH? 

 Pháp sư Viên Nhân 

 ---o0o--- 

Kinh Dược Sư  Lưu Ly bổn nguyện công đức dạy rằng: 

“Cứu thả các sinh mạng được tiêu trừ bệnh tật, thoát khỏi các 

tai nạn.” Người phóng sinh tu phước, cứu giúp muôn loài thoát 

khỏi khổ ách thì bản thân không gặp các tai nạn. 

Phóng sinh có những công đức gì? 

Công  đức phóng sinh rộng lớn vô biên, không thể tính 

đếm. Nay xin nói đại lược như sau: 



1.  Không có nạn đao binh, tránh được tai họa chiến tranh tàn 

sát. 

2.  Sống lâu, mạnh khỏe, ít bệnh tật. 

3.  Tránh được thiên tai, dịch họa, không gặp các tai nạn. 

4.  Con cháu đông  đúc,  đời  đời xương thạnh, nối dõi không 

ngừng. 

5.  Chỗ mong cầu được toại nguyện. 

6.  Công việc làm ăn phát triển, hưng thạnh, gặp nhiều thuận 

lợi. 

7.  Hợp lòng trời, thuận tánh Phật, loài vật cảm ơn, chư Phật 

hoan hỷ. 

8.  Giải trừ oán hận, các điều ác tiêu diệt, không lo buồn, sầu 

não. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  356 



9.  Vui hưởng an lành, quanh năm đều được an ổn. 

10.  Tái sinh về cõi trời, hưởng phước vô cùng. Nếu có tu Tịnh 

Độ thì được Vãng sanh về Tây Phương Cục Lạc. 



Trong kinh Hoa nghiêm, phẩm Phổ Hiền hạnh nguyện 

dạy rằng: “Chúng sinh thương yêu nhất là sinh mạng, chư Phật 

 thương yêu nhất là chúng sinh. Cứu  được thân mạng chúng 

 sinh thì thành tựu được tâm nguyện của chư Phật.” 

Sau khi phóng sinh, tự mình có những thay đổi gì? 

Phóng sinh có thể nuôi dưỡng lòng từ bi của chúng ta. 

Trong khi thực hiện việc phóng sinh, chúng ta nhân đó có thể 

thấu hiểu được chân lý vạn vật đều bình đẳng, đều có cảm giác, 

đều có tánh Phật, đều có thể thành Phật. Nhờ đó, chúng ta có 

thể khởi tâm từ bi với hết thảy chúng sinh, lại còn tôn trọng trân 

quý. Tiến thêm một bước nữa, trong cuộc sống hằng ngày có 

thể thực hiện việc giới kiêng sát, ăn chay, cứu giúp sinh mạng 

muôn loài; các điều ác không làm, các điều thiện cố gắng làm; 

khởi tâm từ bi đối với tất cả muôn loài trên thế gian. 

 ---o0o--- 











Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  357 







HỎI ĐÁP TRỢ NIỆM 

KHI LÂM CHUNG 

  

 Trích lục từ nhiều bài giảng của 

 Hòa Thượng Tịnh Không 

 



 

 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  358 



CHƯƠNG 1 

SỰ QUAN TRỌNG VÀ Ý NGHĨA CỦA VIỆC TRỢ NIỆM 

  

 ---oOo--- 

  

 Hỏi: Thưa, ý nghĩa của việc trợ niệm là gì? 

  

 Đáp:  Phút lâm chung là thời khắc vô cùng quan trọng đối với đời người,  vì một niệm sau cùng lúc lâm chung có quan hệ rất 

 lớn đối với nơi sẽ đi đến của kiếp sau. Nên trợ niệm cũng là cơ 

hội cuối cùng, giúp cho người hấp hối sanh khởi chánh niệm, có 

thể chuyển đổi cảnh giới để thọ sanh về cảnh giới tốt đẹp hơn! 



Giúp những người lâm chung chưa có hoặc chưa  đủ tín 

tâm, chưa thật nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Với công 

năng của sự niệm Phật, cùng sự nhất tâm của người trợ niệm, sẽ 

giúp gia hộ người hấp hối:  



o  tai nghe tiếng Phật hiệu  

o  tâm duyên vào Phật cảnh  

o  nhất tâm giữ chánh niệm  



họ liền có thể có cảm  ứng và được Phật lai nghinh tiếp dẫn 

vãng sanh Tây Phương Cực Lạc. Nên việc trợ niệm phải được 

đặc biệt chú ý vào lúc khẩn yếu này để giúp cho người lâm 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  359 



chung – có phước báu – có được cơ duyên đới nghiệp vãng 

sanh6, thoát khỏi sanh tử luân hồi, bất thoái thành Phật! 



Riêng  đối với người Phật tử, tu niệm Phật, tại sao họ 

không tự tại vãng sanh, muốn vãng sanh lúc nào thì đi lúc ấy, vì 

sao vẫn cần có người khác trợ niệm giúp cho? – Người tu niệm 

Phật, công phu chưa  được thuần thục, tín tâm nguyện tâm 

thường ngày chưa đủ thiết tha, khi lâm chung rất dễ bị mê hoặc 

điên  đảo. Vào thời khắc quan trọng này nếu có được bạn  đạo 

trợ niệm cảnh tỉnh, giúp họ  được giác ngộ, quyết không quên 

câu niệm Phật, thực hiện được đầy đủ ba tư lương Tín-Nguyện-

Hạnh – ứng hợp với đại thệ nguyện của đức Phật A Di Đà, họ 

sẽ có cơ hội được độ thoát. 





Đối với người tu niệm Phật,  lúc sắp mạng chung muốn 

 thấy Phật A Di Đà  đến tiếp dẫn thì phải giữ  được chánh 

 niệm. Vào lúc lâm chung thần thức của con người dao động không giống nhau, muốn giữ được chánh niệm họ phải giác ngộ 

được lý vô thường để buông bỏ những ý thức duyên theo sáu 

trần như: tình cảm, tiền bạc, danh vọng, tài sắc… Muốn vậy 

nhất định phải nhờ vào sự trợ niệm, được thiện tri thức ở bên 

cạnh cảnh tỉnh rằng:  “Bạn biết pháp duyên sinh không có chủ 

 thể, nên đời người mọi thứ  đều vô thường, như bóng bọt như 

 sương, chẳng mang theo được gì, bạn hãy buông bỏ  hết  đi!” 



6  Đới nghiệp vãng sanh: Mang theo túc nghiệp (không mang theo nghiệp mới), để vãng sanh qua thế giới Cực Lạc. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  360 



như vậy bạn mới mong giữ được chánh niệm. Dẫu chỉ còn một 

niệm duyên theo sáu trần tức còn bị nghiệp quấn trói, thì cả đời 

niệm Phật của bạn coi như luống uổng, bạn không giải thoát nổi 

đâu! 





Nếu như bạn không cần vào sự trợ niệm thì bạn phải có 

sức tu định viên mãn, sức tu niệm Phật kiền thành mới được! Vì 

khi lâm chung do bệnh khổ bức bách, thân tứ đại tan rã … làm 

tâm bạn tán loạn điên đảo, lại thêm ách nạn oán thân trái chủ 

hiện ra, bạn giữ nổi chánh niệm được sao? Vì những duyên cớ 

này, mới thấy việc trợ niệm cho người lâm chung rất là quan 

trọng. 



 Vì mục đích của việc trợ niệm là giúp người sắp mạng 

 chung sanh khởi chánh niệm, giúp cho họ  đừng quên câu 

 niệm Phật,  nên vào thời khắc họ lâm chung, bất cứ nghi thức nào cũng không cần thiết, chỉ cần câu Phật hiệu mà thôi. 

  

 Hỏi: Vì sao các chư  vị  Tổ  sư  đại  đức  đều cho rằng việc trợ 

niệm giúp người lâm chung là việc rất trọng yếu? 



 Đáp:   Các chư vị  Tổ sư đại  đức đều nói việc trợ niệm rất là trọng yếu, vì trợ niệm là việc hòng thành tựu sự vãng sanh cho 

người lâm chung, ý này vốn lấy từ kinh Phật. Để sau khi mạng 

chung họ liền được vãng sanh sang thế giới Cực Lạc, dần dần 

đạt đến viên thành Phật quả. Cũng có nghĩa là giúp một phàm 

phu đi thành Phật, bạn nghĩ xem công đức này lớn biết bao! 





Xét  về tình lý chúng ta thử suy nghĩ, nếu như bạn giúp 

cho rất nhiều người vãng sanh thành Phật,  đến khi bạn lâm 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  361 



chung, dù công phu tu hành có yếu một chút cũng không hề gì, 

vì nhiều người (nhờ  bạn)  đã  được vãng sanh (đang  ở thế giới 

Cực Lạc) họ có tâm tri ân báo ân, khi biết bạn sắp vãng sanh thì 

họ cũng sẽ mời Đức Phật A Di Đà nhanh nhanh đi tiếp dẫn bạn. 

Họ nói,  “nhờ  ở  nơi họ mà chúng con mới  được sanh vào thế 

 giới Cực Lạc, nên bây giờ xin Đức Phật A Di Đà nhanh nhanh 

 đi tiếp dẫn họ,”  bạn nghĩ xem có được không chứ! Chuyện này cũng thế mà thôi, thường ngày chúng ta lo trợ niệm giúp người 

khác, giúp họ được vãng sanh là việc rất quan trọng, bất cứ việc 

gì khác cũng chẳng thể sánh bằng được! 

 

 Hỏi: Vì sao có rất nhiều đoàn niệm Phật đều đề xướng việc trợ 

niệm? 



 Đáp:   Tổ Ấn Quang đại sư7 dạy: “Giúp người tịnh niệm vãng 

 sanh thì cũng  được hưởng báo là sẽ có người trợ niệm!”  

Người tu niệm Phật, muốn tu công đức thì đây là cách tu công 

đức  đệ nhất. Bên việc thắp hương,  đánh khánh, liên hữu  đến 

niệm Phật giúp trợ duyên cho người bệnh lâm chung được tịnh 

niệm vãng sanh, chính là đưa một phàm phu đi thành Phật. Các 

vị thử nghĩ xem, việc độ chúng sanh thù thắng nhất chính là độ 

họ thành Phật, coi như ngay trong đời này bạn đã làm được một 

việc rất trọng đại là giúp được một người thành Phật, thấy có 

tuyệt vời không! 





7  Tổ sư Ấn Quang: Tổ thứ 13 của Tịnh Độ tông.  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  362 





Bồ Tát Đại Từ dạy rất hay: “Nếu bạn có thể giúp được 

hai người vãng sanh thì tinh tấn hơn bản thân tu hành, nếu bạn 

giúp cho mười mấy người vãng sanh thì phước báu của bạn thật 

là vô lượng!” Việc vãng sanh của bạn sau này – quả thật bạn đã 

nắm chắc trong tay. Còn nếu như bạn giúp được hơn một trăm 

người vãng sanh, theo lời Bồ Tát Đại Từ thì bạn chính là “Bồ 

Tát” thật sự rồi đó! Cho nên rất nhiều đoàn thể niệm Phật đều tổ 

chức đoàn “Sức Chung Liên Hữu trợ niệm”, đây là việc rất là 

trọng yếu, cần được đề xướng rộng rãi. 



 —()— 



CHƯƠNG 2 

 

NHỮNG ĐIỀU CẦN BIẾT KHI GIÚP ĐỠ TRỢ NIỆM 

  

 ---oOo--- 

  

 Hỏi:   Thưa, việc trợ niệm phải  được tiến hành vào giai đoạn nào? 



 Đáp:    

*   Nếu người  đang bị  bệnh nặng (trong tình trạng nguy 

kịch) nhưng đầu óc vẫn tỉnh táo, lúc này phải nên giúp cho họ 

niệm Phật. Tiếng niệm Phật của người trợ niệm , mỗi chữ mỗi 

 câu đều phải rành rẽ rõ ràng, để khiến cho câu Phật hiệu đi sâu vào tâm thức của người bệnh, như thế mới đắc lực. 



*   Sau khi họ tắt thở rồi, thì việc trợ niệm tốt nhất là nên 

liên tục suốt mười hai tiếng đồng hồ, chí ít cũng phải giúp họ 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  363 



niệm tám tiếng đồng hồ.  Vì thần thức của người chết, có thể 

 đạt giải thoát bằng cách lắng nghe lời khai thị để họ nhận ra 

 rằng –  tất cả đều do chính ý niệm tâm thức của họ chiếu hiện 

 ra mà tỉnh ngộ! 

 

Nếu họ vãng sanh ở  bệnh viện thì trợ niệm  ở  bệnh viện. 

Nên trợ niệm vào lúc người bệnh chưa tắt thở, đây là thời khắc 

quan trọng nhất! Có được thiện tri thức bên cạnh khuyên bảo 

cảnh tỉnh họ, giúp họ không mất chánh niệm,  nhất tâm cùng 

niệm Phật với mọi người,  đem toàn tâm toàn ý mà cầu sanh 

Tịnh Độ. 

  

 Hỏi:  Lão pháp sư có dạy: “Đến  lúc đó kinh điển hay chú Vãng Sanh thảy đều không cần, chỉ cần niệm một câu A Di Đà Phật”. 

Vậy con xin hỏi “lúc đó”  là lúc nào? 



 Đáp:   Từ lúc lâm chung vãng sanh, cho đến 8, 10 hoặc 12 tiếng đồng hồ sau khi vãng sanh. Trong khoảng thời gian này  chỉ cần 

 một câu niệm Phật, không cần bất cứ lễ nghi hay kinh chú nào khác. Hơn nữa, nếu chuyên niệm danh hiệu Phật thì ai ai trong 

thân quyến của họ cũng đều niệm được cả, rất là thiết thực, đạt 

được đại lợi. 



Người sắp lâm chung, một lòng niệm Phật là  Tâm lực, 

nguyện lực tiếp độ chúng sanh là  Phật lực, sự cảm ứng là  Pháp lực. Ba lực bất khả  tư nghì nầy dung hợp vào trong một câu 

hồng danh, Phật A Di Đà sẽ hiện thân tiếp dẫn, cho nên nếu tâm 

niệm sau cùng khi lâm chung là niệm Phật, người đó liền theo 

Phật vãng sanh về Thế Giới Cực Lạc. Mục đích của thân quyến 

và bạn bè trợ niệm là hy vọng một niệm sau cùng của họ là 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  364 



niệm Phật, theo Phật vãng sanh; nên    vào giờ phút này được 

chúng ta niệm Phật trợ duyên, người bệnh có được sự diệu dụng 

vô cùng thù thắng. 





Người bệnh sắp lâm chung, chỉ cần câu niệm Phật – tất 

cả những kinh chú thảy đều không cần – để giúp họ chỉ chuyên 

tâm vào một câu niệm Phật mà có thể vãng sanh! Vào lúc này 

cũng không nên nói chuyện phiếm, không nên để  họ có tạp 

niệm, vì  câu Phật hiệu lúc này rất cần thiết,  để giúp họ  tạo 

 cảm ứng đạo giao với thế giới Cực Lạc và Đức Phật A Di Đà. 

  

 Hỏi:  Thưa, cần phải trợ niệm với thời gian bao lâu mới là bảo đảm? 



 Đáp:  Theo như trong kinh dạy, khi con người đã tắt thở, thông thường sau khoảng tám tiếng  đồng hồ thần thức mới rời khỏi 

thân xác. Nên họ vừa mới tắt thở thì thần thức vẫn chưa đi hẳn, 

thời gian này mà niệm Phật cho họ   thì cảm  ứng của họ  rất 

 mãnh liệt, giúp họ vô cùng thù thắng! Vì thế ta cần phải trợ 

niệm giúp họ từ 8 đến 12 tiếng, tốt hơn nữa là 14 tiếng, để họ 

vãng sanh được an toàn, hoặc 24 tiếng là tốt nhất, vì có người 

sau tám tiếng đồng hồ thần thức vẫn chưa có đi hẳn. 

  

 Hỏi: Thông thường sau khi con người vãng sanh 24 tiếng đồng hồ thì thần thức đã rời khỏi thân xác, nhưng có vị cư sĩ quá 24 

tiếng  đồng hồ mà cơ thể  vẫn còn nóng. Gặp trường hợp này 

chúng con có cần tăng thêm thời gian trợ niệm không? 



 Đáp:      Đúng vậy! Cần phải tăng thêm thời gian trợ niệm cho họ. Vì  cơ thể của họ còn nóng, có nghĩa là A Lại Da thức của 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  365 



 họ vẫn chưa có rời khỏi thân xác,  tức nghiệp lực của thần thức vẫn còn ở trong thân xác chưa rời khỏi được. Khi nào thân thể 

họ trở nên lạnh giá, tức là thần thức đã rời khỏi thân xác. Thời 

gian  để cho thần thức rời khỏi thân xác mỗi người có nhanh 

chậm khác nhau, thường  ước  định từ tám đến mười hai giờ 

đồng hồ sau khi người bệnh chấm dứt hơi thở. Nên tốt nhất cần 

kéo dài thời gian trợ niệm từ 12 tiếng đồng hồ trở lên (sau khi 

họ đã tắt thở), được vậy thì an toàn hơn. 



 Hỏi: Có huynh đệ  đồng môn Tịnh  độ vãng sanh, sau khi trợ 

niệm 12 tiếng đồng hồ, thì quàn lại nhà chờ hai hoặc ba ngày 

sau mới an táng hoặc hỏa táng. Xin cho con hỏi, vậy mình có 

cần tiếp tục trợ niệm thêm cho họ hay không? 



 Đáp:  Quàn lại hai ngày thì niệm thêm cho họ hai ngày, quàn ba ngày thì mình niệm thêm ba ngày… Trong suốt thời gian đợi an 

táng hay hỏa táng thì không nên ngừng nghỉ việc niệm Phật. 

Đây là tự lợi cũng là lợi tha! 

  

 Hỏi: Trong khoảng thời gian 49 ngày sau khi họ vãng sanh, chúng ta có cần tiếp tục trợ niệm không? 



 Đáp:    Cần chứ! Trong suốt bốn mươi chín ngày tốt nhất là không nên ngừng việc niệm Phật, cho dù người vãng sanh này 

có công phu niệm Phật thuần thục, thậm chí đến tự niệm thành 

phiến; vì trong bốn mươi chín ngày này nếu niệm Phật rồi hồi 

hướng cho họ, nhất định sẽ giúp cho họ thêm tăng cao phẩm vị. 



Nếu như người này bản thân không có công phu niệm 

Phật, không thể vãng sanh được, họ sẽ thọ sanh vào sáu đường; 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  366 



thì với công đức niệm Phật này, có thể giúp cho họ tránh đọa 

vào ba đường ác, họ sẽ sanh vào đường lành, rồi trong cõi lành 

đó phước huệ của họ cũng được tăng trưởng.  Và khi niệm Phật 

 chúng ta cũng phải hết sức thành tâm thành ý, vì đây cũng là cơ 

 hội để ta làm một việc rất có lợi ích thiết thực. 

  

Mới đây chúng ta cũng có một ví dụ điển hình, bà ấy khi 

còn sống không hề biết niệm Phật, chưa từng biết  đến Phật 

pháp; nhưng trong bốn mươi chín ngày sau khi mất, dựa vào 

sức trợ niệm rất thù thắng của ban trợ niệm, đã giúp cho bà ấy 

cảm nhận và phát khởi được  Tín-Nguyện-Hạnh,  cuối cùng bà ấy vẫn được vãng sanh! Tuy ở trong thân trung ấm, nhưng bà 

ấy vẫn có thể niệm Phật theo đại chúng, có thể tu theo suốt đến 

mãn kỳ – ngày thứ bốn mươi chín là mãn kỳ. Bởi tuy ở trong 

thân trung ấm nhưng thần thức vẫn chưa có mất hẳn, bà vẫn có 

thể cùng tu theo đạo tràng trọn bốn mươi chín ngày, cuối cùng 

thì bà ấy cũng có cơ hội thành tựu đạo quả và được vãng sanh. 

Nên pháp niệm Phật Vãng Sanh quả thật là vi diệu, bất khả tư 

nghì, không nên có chút gì nghi hối! 

  

 Hỏi: Loài súc sanh khi chúng mất rồi, chúng ta nên áp dụng việc trợ niệm như thế nào đây? Có cần phải niệm mười hai 

tiếng đồng hồ rồi mới được di chuyển hay không? 



 Đáp:  Đức Phật dạy, con người vừa mạng chung,  trong tám tiếng  đồng hồ không nên chuyển dời họ,  đó là việc tối kỵ, vì 

 thần thức của họ chưa có rời khỏi. Đối với loại động vật, nếu là loại  động vật nhỏ (loài càng nhỏ thì càng đi mau), giống như 

những loại muỗi, kiến, gián… hoặc những loại nhỏ hơn nữa là 

các loại bò, bay, máy, cựa… bạn nên niệm Phật cho chúng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  367 



mười mấy phút, nhiều hơn thì nửa tiếng đồng hồ là đủ rồi. Còn 

nếu như loại động vật lớn như trâu, bò, heo, chó… thì bạn nên 

niệm cho chúng khoảng một tiếng  đồng hồ, không cần phải 

niệm mười hai tiếng. 

 —()— 

CHƯƠNG 3 

 

NHỮNG TÌNH HUỐNG CẦN CHÚ Ý & 

PHƯƠNG PHÁP GIẢI QUYẾT KHI TRỢ NIỆM 

  

 ---oOo--- 

  

 Hỏi: Thưa, nếu có huynh đệ đồng tu trong đạo tràng vãng sanh thì giúp họ siêu tiến như thế nào đây? 



 Đáp:   Huynh đệ đồng tu trong đạo tràng,  cùng tu niệm Phật thì có phải cùng nhau cầu vãng sanh không? Vậy khi người huynh 

đệ đồng tu cùng đạo tràng vãng sanh thì bạn phải làm thế nào 

đây? – Bạn phải hiểu cho được, phải hiểu làm thế nào để giúp 

trợ niệm cho họ, và làm thế nào để giúp họ được thành tựu! 



Các vị Cổ đức xưa đã viết lại những trình tự này để giúp cho 

hậu thế  học tập,  đó là quyển ‘ Sức Chung Tân Lương’, quyển 

này thuộc thể loại viết bằng văn ngôn có văn nghĩa quá sâu, 

không tiện cho người sơ cơ học tập. Nên các vị đại đức cận đại 

sợ chúng ta xem không hiểu, đã đơn giản hóa nó bằng lối văn 

bạch thoại với tựa đề là  ‘Sức Chung Tu Tri’.   





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  368 



Quyển sách này chúng tôi đã ấn hành mấy lần, và cũng đang 

cho ấn hành ra phiên bản mới, trong đó những phần quan trọng 

nhất  đã  được dùng bút đỏ ghi lại, hoặc in màu lên phần  đó. 

Thoạt đầu tôi vẫn giữ tên sách là ‘ Sức Chung Tu Tri,’ nhưng vì có nhiều người không hiểu ý nghĩa tên của tựa sách này, nên tôi 

đổi nó thành  ‘Làm Thế Nào Để Vãng Sanh Bất Thoái Thành 

 Phật,’ mọi người nhìn thấy tựa sách như vậy đều lấy làm thích. 

Quyển sách nhỏ này các bạn cũng cần phải nên thường xem. 

Tại sao? Vì bất cứ khi nào chúng ta gặp cơ hội cần phải giúp trợ 

niệm, thì cũng biết cách mà ứng dụng. 



Mẹ già của tôi qua đời cũng  được chiếu theo quyển sách 

này mà áp dụng, các việc hậu sự hoàn toàn làm theo sự chỉ dẫn 

nơi quyển sách này. Bà Hàn Quán Trưởng vãng sanh, làm tang 

lễ cũng y theo quyển sách này, làm rất là đúng pháp! 

 

 Hỏi: Nếu như trong đạo tràng có người vãng sanh, chúng ta có cần  điều  động huynh đệ cùng tu Phật thất  đến cùng trợ niệm 

không? Và nên sắp xếp như thế nào để tốt đẹp cho cả đôi bên? 



 Đáp:  Nếu trong Niệm Phật đường có người vãng sanh thì tuyệt đối cũng không nên khuấy  động Niệm Phật  đường. Việc  đưa 

đưa tiễn người vãng sanh đương nhiên là do những người phát 

tâm lo việc trợ niệm đảm nhận, họ sẽ đến giúp cho người đó. 

Còn những người đang tu Phật thất tại Niệm Phật đường có đến 

giúp trợ niệm thì cũng chỉ làm cho người lâm chung bị loạn tâm 

thêm thôi, hơn nữa họ không thể chuyên chú vào việc niệm 

Phật, sẽ làm người vãng sanh không có sự thanh tịnh để niệm 

Phật, điều này không tốt. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  369 





Cho nên việc trợ niệm cho người Vãng Sanh nên giao cho 

tổ trợ niệm nhỏ chuyên trách, chúng ta còn gọi là “Đoàn Niệm 

Phật sức chung” hay “Liên hữu trợ niệm”. Ban trợ niệm sẽ đến 

lo lắng phụ trách, giúp đỡ trợ niệm cho người lâm chung, sự 

việc đúng thì nên làm như vậy mới có hiệu quả. 

  

 Hỏi: Thưa, có một số người tu hành niệm Phật, sau khi vừa vãng sanh thì vợ con liền mang họ vào nhà ướp xác, như vậy có 

ảnh hưởng đến việc họ vãng sanh không? 



 Đáp:    Tất nhiên là có ảnh hưởng.  Đây chỉ là một cách giải quyết quá hồ đồ, quá lạnh lùng của người đời! 



Người vừa chết  đi chưa lâu, thần thức vẫn có thể thấy - 

nghe - hay - biết. Vì sao? – Vì thần thức là do Pháp Tánh biến 

hiện ra. Khi thần thức chưa tách lìa thân thể, dù cho không còn 

hít thở nữa hay tất cả mọi bộ phận đều ngưng vận hành, nhưng 

mỗi tế bào trên thân thể ấy vẫn còn thấy - nghe - hay - biết. Vì 

mỗi tế bào là một vật thể, vật thể ấy lấy Tâm làm Thể. Nếu ta 

dùng thiện ý đối đãi chúng, chúng sẽ đáp ứng tốt lành; dùng ác 

ý  đối với chúng, chúng sẽ  đáp  ứng xấu ác. Do vậy  đối với 

người mất, nếu chúng ta dùng thiện ý, chúc phước cho người 

ấy, người ấy sanh trong ba đường lành; dùng ác ý đối với người 

ấy, người ấy bèn sân giận, phản ứng ác, sanh vào ba đường ác 

(Súc sinh, Ngạ quỷ, và Địa ngục). 



  Đọa vào đường  Súc sinh là do bởi ngu si chi phối, phải sống trong hoàn cảnh bị ràng buộc bằng mối quan hệ ăn thịt hoặc 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  370 



bị ăn thịt chồng chéo lẫn nhau, và luôn bị đe dọa bởi nỗi sợ 

hãi giữa ăn hoặc sẽ bị ăn. 

   Ngạ quỷ là do nô lệ của sự tham dục, lúc nào cũng bị quằn quại đau đớn bởi sự đói khát. 

  Còn  Địa ngục thì bị hành hạ bởi sự trói buộc sân si. 



Bởi thế khi người chết vừa mới qua đời, chúng ta thường 

nói là “tắt thở”, trong 8 tiếng  đồng hồ chẳng nên đụng chạm 

vào người ấy. Vì sao? Vì nếu đụng vào người họ, khi ấy họ vẫn 

còn cảm giác đau khổ, đau khổ bèn sanh tâm sân hận! Khi nhận 

tín hiệu không tốt, họ  sẽ có phản  ứng không tốt, làm họ chịu 

quả báo trong tam đồ. Vì thế,  sau 8 tiếng, tốt nhất là 12 tiếng, chớ có đụng chạm  đến, ngay cả giường họ  nằm cũng  đừng 

 đụng vào. Chúng ta ở bên cạnh niệm Phật giúp cho họ, chỉ trợ 

niệm bằng một câu “A Di Đà Phật”, đó là tín hiệu tốt lành, là tín hiệu thù thắng nhất. 



Nếu người mất hoàn toàn tiếp nhận tín hiệu ấy, phát nguyện 

cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế giới, người ấy sẽ được giải 

thoát! Nếu người ấy phiền não tập khí còn quá nặng, dẫu cho có 

người trợ niệm mà họ vẫn không có ý niệm vãng sanh Cực Lạc 

thế giới; thì tuy họ không có ý niệm như  vậy, nhưng họ  vẫn 

không bị đọa trong ba ác đạo. Sự thật là như thế, đạo lý là đây, 

chúng ta chẳng thể không biết! 



 Hỏi: Nếu người bệnh đã tắt thở trong khi vẫn còn ống thở oxy hoặc truyền dung dịch thì chúng ta có nên rút ống thở oxy hoặc 

ống truyền dung dịch ngay ra không. Hay phải  đợi niệm Phật 

(sau 12 tiếng đồng hồ) xong mới di chuyển? 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  371 





 Đáp:  Có thể nói khi người bệnh đã bước vào tình trạng nguy kịch, thì người chăm sóc ở bên cạnh rất là quan trọng, rất là 

quan trọng! Lúc họ đã lâm vào tình trạng khó cứu chữa, không 

còn khả năng cứu vãn thì nên rút ngay những thứ này ra đi. Khi 

rút rồi họ sẽ không còn thấy đau đớn nữa, họ sẽ cảm thấy rất 

nhẹ nhàng, thoải mái và tự  tại. Còn nếu như lúc này mà vẫn 

chưa chịu rút hết ra thì coi như khó khăn rồi, vì họ rất là đau 

đớn! 



Nên hiểu là nếu bạn có rút ra họ cũng đau đớn, mà không 

rút ra thì họ càng đau đớn hơn, đây chính là câu:  “Lý người như 

 lý mình,”  ai trong chúng ta cũng đều hiểu cả. Nên để giảm bớt sự đau đớn cho họ, tốt nhất là khi thấy tình trạng đã nguy kịch 

khó có thể cứu vãn thì nên rút hết ra, lúc này họ sẽ tự niệm Phật 

thôi,  niệm Phật được thì họ sẽ không còn cảm thấy đau đớn 

 nữa! 

  

 Hỏi:    Thưa, do nguyên nhân gì khi trợ niệm cho người lâm chung tuyệt đối không được đụng chạm vào họ? 



 Đáp:  Tổ sư Ấn Quang nói: “Khi người sắp lâm chung chính 

 là lúc phân biệt giữa thánh, phàm, người, quỷ; tình trạng 

 khác nào ngàn cân treo đầu sợi tóc, khẩn yếu cùng cực!”  Nên việc trợ niệm cho người lâm chung rất là quan trọng, cốt  để 

giúp cho họ giữ được chánh niệm, và khi người ấy vừa mới qua 

đời thì sau 8 tiếng  đồng hồ tuyệt  đối không được  đụng chạm 

vào thân thể của họ. Vì khi họ vừa mới tắt hơi là giai đoạn thần 

thức như đang rơi vào chỗ vô định – mơ hồ giữa chết và sống, 

giữa thiện và ác, giữa đọa lạc và giải thoát – nên thần thức của 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  372 



họ rất buồn đau, sợ hãi, không có định hướng..., nếu xúc chạm 

vào người họ thì thần thức sẽ hoang mang kinh hãi, khiếp giận, 

chẳng khác gì đang bị hành hạ tra tấn, thật là tội nghiệp cho họ! 



Không những không được  đụng chạm vào thân thể mà 

ngay cả giường họ nằm cũng không được đụng đến, chí ít cũng 

phải để qua 8 tiếng đồng hồ. Bảo đảm nhất là nên chờ qua 12 

đến 14 tiếng đồng hồ, khi thần thức của họ rời khỏi hẳn thì việc 

đụng chạm mới an toàn. Một khi thần thức chưa rời khỏi thân 

xác thì họ vẫn còn nhận biết, giai đoạn này họ rất là đau khổ và 

đau  đớn. Hễ  đau  đớn thì họ sanh tâm sân hận, chính họ phần 

nhiều sẽ bị đọa vào độc loại, tất sẽ đem tâm kết oán thù với bạn, 

thật đáng sợ hãi thay! 



 Hỏi: Để đoán biết người mạng chung đi vào đường lành hay bị 

đọa ác đạo, người ta thường hay thăm dò xem hơi  ấm  ở  đâu, 

thưa có cần thiết phải làm như vậy không? 



 Đáp:  Con người khi hơi thở sau cùng vừa chấm dứt, tiếp theo là họ đi đầu thai vào một đường nào đó, nên nếu niệm sau cùng 

mà họ khởi sân si thì phần đông là bị đọa vào đường địa ngục! 





Nên  trong   ‘Sức Chung Tân Lương’ và  ‘Sức Chung Tu 

 Tri’  có nói rõ tại sao các chư Cổ đức rất coi trọng điều này. 



Khi người mạng chung, không được xúc chạm vào người 

họ vì tình trạng thần thức của họ  đã rời khỏi hẳn hay chưa – 

hạng phàm phu chúng ta đây không thể biết được. Trong kinh 

Phật có dạy: “Thời khắc này đây là lúc đau khổ tột cùng nhất 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  373 



của đời họ,” trong kinh có ví dụ như rùa sống bị lột mai, họ đau 

đớn như vậy đấy! Cho nên nếu xúc chạm vào người họ, nhân 

đấy họ  bị  đau  đớn, tâm sanh phiền  đau  đến nỗi chẳng  được 

vãng sanh. 



Có một số người cho rằng, sau khi người qua đời nên dò 

tìm coi hơi ấm tụ ở chỗ nào – để xem họ sanh vào đường lành 

hay bị đọa đường ác8. Tốt nhất đừng nên đụng chạm vào người 

của họ,  ai nấy chỉ nên khẩn thiết niệm Phật,    chẳng cần dò 

 xem nóng lạnh ở chỗ nào,  vì chúng ta muốn thăm dò nhưng lại không thể biết thần thức của họ đã rời hẳn chưa. Nếu thần thức 

của họ  đã rời khỏi thân xác thì không sao, còn nếu như thần 

thức vẫn chưa rời khỏi thì lỗi họa ấy thật là vô lượng vô biên! 



Thông thường từ 8 đến 12 tiếng đồng hồ thần thức mới rời 

khỏi thân xác, nên trong khoảng thời gian này không được xúc 

chạm hay dời  động thân xác của họ, nếu họ  nằm trên giường 

cũng không được đụng chạm vào giường, và phải đi cách ra xa 

một chút. Có làm được như vậy mới thật sự thương yêu, thật sự 

giúp  đỡ cho họ! Sau 8 tiếng  đồng hồ  nếu muốn kiểm nghiệm 

hay thăm dò thì được, nhưng an toàn nhất thì nên để qua 12 

tiếng  đồng hồ. Chúng ta phải hiểu kỹ những kiến thức thông 

thường này để giúp người vãng sanh được thành tựu, chứ đừng 

nên hại người! 



8  Ba đường ác: Địa ngục, Ngạ quỷ, Súc sanh.  





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  374 





 Hỏi: Thưa, có người sau khi mất chưa  được 8 tiếng  đồng hồ, người trợ niệm dùng phương pháp đẩy lực từ  dưới chân lên 

đỉnh đầu, ý là muốn giúp cho thần thức của người lâm chung 

sớm rời khỏi xác, xin hỏi việc này có hợp lý không? Có làm 

ảnh hưởng gì đối với người lâm chung không? 



 Đáp:  Tốt nhất là không nên dùng những phương pháp này! Vì sao? Chỉ trừ khi người lâm chung là người có học khí công, còn 

nếu như họ không có học khí công thì với phương pháp này sẽ 

khiến họ sanh tâm phiền não – mà khi có phiền não thì họ sẽ 

nổi tâm sân. Khi lâm chung mà nổi sân thì bị đọa vào ba đường 

ác, cho nên việc làm này không tốt. 



Con người khi lâm chung thì hãy để cho họ yên tĩnh, chỉ 

nên đứng bên cạnh niệm Phật, giúp cho họ giữ chắc câu Phật 

hiệu, nhắc nhở họ niệm Phật theo mình –  nhờ vào công năng 

 của câu niệm Phật, họ sẽ duyên cảnh theo Phật và nghĩ đến 

 việc cầu sanh Tịnh  Độ, nghĩ  đến việc muốn gần gũi  Đức 

 Phật,  dụng ý chính là ở chỗ này! 



 Hỏi: Thưa, con người khi đã tắt thở rồi thì việc cấp cứu có còn hữu hiệu không? 



 Đáp:  Khi con người  đã tắt thở, việc cấp cứu là một việc rất không nên làm! Các bác sĩ đều biết, chúng ta cũng đã từng tham 

gia trợ niệm vãng sanh cũng đều hiểu, vào lúc đó tuy các bác sĩ 

sẽ hỏi ý người thân nhân trước là họ có muốn việc cấp cứu hay 

không – vì cấp cứu là việc rất đau lòng và cũng không có nhiều 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  375 



kết quả – và bác sĩ cũng sẽ nói những trạng huống xảy ra cho 

bạn nghe; nếu bạn có yêu cầu thì họ cũng làm, còn nếu như bạn 

nói không cần thì họ cũng sẽ tán thành. 





Việc cấp cứu người  đã tắt thở, chắc chắn sẽ làm tổn 

thương người bệnh rất nghiêm trọng. Tại sao? Vì họ sẽ rất đau 

đớn, vì đau nên họ nổi sân, khi cơn sân vừa nổi dậy nhất định 

họ sẽ bị đọa vào ba đường ác, nhưng có rất nhiều người không 

hề biết cái việc hệ trọng này! 



 Một niệm sau cùng khi lâm chung là thời  điểm quyết 

 định cho việc siêu thăng hay đọa lạc.   Một niệm sau cùng nếu 

 là niệm Phật thì vãng sanh về  cảnh giới Tây Phương Cực 

 Lạc. 



 Hỏi: Khi tiễn người lâm chung chúng ta cần phải chú ý những điều gì? 

  

 Đáp:  Một niệm sau cùng khi lâm chung là thời điểm quyết định cho việc siêu thăng hay đọa lạc.   Một niệm sau cùng nếu là 

niệm lành thì sẽ sanh về  cảnh giới nhân thiên, một niệm sau 

cùng nếu là niệm ác thì đọa lạc vào cảnh giới tam đồ, một niệm 

sau cùng nếu là niệm Phật thì vãng sanh về  cảnh giới Tây 

Phương. 



-    Gia đình quyến thuộc khi tiễn người lâm chung, phải tuyệt 

đối nén nỗi buồn thương, chỉ biểu lộ  tấm lòng từ ái, khuyến 

khích người ấy ráng tịnh tâm niệm Phật, trước mặt người lâm 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  376 



chung tuyệt đối không được biểu lộ sự ưu sầu buồn đau, những 

ai để lộ tình cảm than khóc thì phải mời ra ngoài. 



-    Người trợ niệm khi tiễn người lâm chung,  để họ còn làm chủ 

 được tâm niệm sau cùng của họ,  thì âm điệu niệm Phật không nên xen lẫn  điệu bi ai để tránh người bệnh dẫn khởi tâm sầu 

 thương mà mất chánh niệm. Đừng cho họ nhìn thấy sự quyến 

luyến bi ai của người thân – để họ không khởi tâm luyến ái. Tốt 

nhất hãy nên để những người bạn đạo trợ niệm,  khuyên họ dứt 

 bỏ tham ái, nhất tâm niệm Phật, cầu sanh Tịnh  Độ, nhờ  một 

 niệm thanh tịnh mà họ được vãng sinh cõi Phật. 



Đức Phật dạy, “người mới mạng chung, sau 8 tiếng đồng 

hồ thì thần thức của họ mới rời khỏi thân thể, nếu chưa có rời 

khỏi thì thần thức ấy vẫn có cảm giác nên rất dễ khởi lên tình 

cảm, vẫn mừng-giận-buồn-vui…”,  mà hễ khởi tình cảm liền 

 làm họ mất chánh niệm, chánh niệm mất thì không thể vãng 

 sanh,  vì Đức Phật không đến tiếp dẫn được!   



Lúc này nếu họ gặp phải chướng ngại quấy nhiễu như con 

cháu ồn náo, người thân kình cãi, hay bị áp chế từ những tập tục 

sai lầm của thế gian .v.v…, sẽ là những chướng ngại rất lớn, 

khiến cho thần thức của họ  bị  rối loạn, bị phiền não; nếu họ 

không giữ nổi tâm thanh tịnh thì khó có thể có sự cảm ứng đạo 

giao với Phật A Di Đà; lý ra họ  sẽ  được vãng sanh Cực Lạc 

nhưng do khởi lên tâm luyến ái làm cho họ quay lại, đi không 

được, việc này rất đáng sợ! 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  377 



 Hỏi: Thưa, đối với thân quyến của người sắp lâm chung, phải khuyến tấn họ như thế nào khi đi trợ niệm? 



 Đáp:   



-        Người bệnh khi sắp lâm chung, thân quyến   không nên ở 

 trước mặt người bệnh vừa lộ nét ưu sầu (khiến họ khởi lên tình cảm luyến ái), vừa chạm vào người họ lay động thật càng 

không  được. Thân quyến nhất  định   không  được khóc lóc, chỉ 

làm tăng thêm tình ái trói buộc, gây phiền não thống khổ cho 

người bệnh, thậm chí làm cho họ  bực mình mà sanh tâm sân 

hận, do tâm sân hận mà đọa ác đạo, như thế há chẳng phải làm 

sai lạc việc lớn vãng sanh của người bệnh hay sao. 



-    Ngay việc người thân quyến nếu có ăn thịt uống rượu, cũng 

không nên để cho người bệnh thấy, nếu không họ dễ mất chánh 

niệm mà đọa vào tam đồ ác đạo. 



Khi 

đến trợ niệm giúp họ, thấy người thân quyến thương 

khóc bi ai vì người thân yêu sắp ra đi, thật sự cũng khiến chúng 

ta rất khó ngăn cản họ. Nhưng  sanh tử là đại sự,  muốn người lâm chung giữ được chánh niệm, tốt nhất người trợ niệm phải 

 giúp cho họ nghe rõ câu niệm Phật, không nên để họ nghe tiếng 

 khóc lóc đau buồn của thân quyến,  đừng nên để  họ nghe và 

 thấy những điều này. Vì sao vậy? Vì e rằng người lâm chung sẽ 

bị khơi động ý niệm luyến ái, nếu để họ khởi tâm luyến ái thì 

coi như cái duyên vãng sanh bị đoạn dứt, lại bị đọa lạc luân hồi! 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  378 



Nên khi lâm chung gặp được thiện tri thức đến trợ niệm, 

đó là người có phước báu, hiểu được lý này chúng ta mới biết 

việc trợ duyên cho người bệnh niệm Phật rất là quan trọng. 

  

 Hỏi: Người sắp lâm chung,  khi  khởi tâm luyến ái thì tâm niệm Phật bị ngừng nghỉ,  vậy chúng ta phải làm thế nào đây? 



 Đáp:  Phật tử tu niệm Phật, đến lúc lâm chung nhìn thấy con cháu – nhất là những  đứa cháu mình rất thương yêu – chạnh 

nghĩ đến việc sắp vĩnh viễn chia lìa, thêm thấy cháu khóc lóc bi 

ai, bèn khởi tâm quyến luyến buông xả không được, thế là công 

phu tu tập trở thành vô nghĩa! Đức Phật có đến tiếp dẫn, nhìn 

thấy tâm cảnh như vậy Đức Phật không tiếp dẫn được, rốt cuộc 

họ không thể vãng sanh! Cho nên trong  Sức Chung Tu Tri’, 

 ‘Sức Chung Tân Lương’ có dạy chúng ta, tiễn người vãng sanh 

tức là giúp cho người ấy giữ được chánh niệm, nhiếp tâm niệm 

Phật và cầu vãng sanh. 



-     Tốt nhất là gia đình quyến thuộc không nên gặp mặt lúc 

 họ lâm chung, việc không được gặp mặt vào giờ phút cuối cùng – về  mặt tình người, việc này rất  đau khổ; nhưng theo 

Phật pháp thật chỉ là việc quấy rầy người lâm chung, sẽ làm 

thương tổn đến họ. Vì  khi  khởi tâm luyến ái, thì tâm niệm Phật bị ngừng nghỉ, họ sẽ lỡ mất thời điểm nhân duyên khi Đức Phật đến tiếp dẫn. Cho nên tốt nhất là đừng nên gặp mặt người thân 

vào lúc này! 



-    Vậy nên đợi đến khi nào mới được gặp mặt?  Đợi 8 tiếng 

đồng hồ sau khi họ tắt thở mới là an toàn. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  379 





-   Ngoài ra còn sợ thêm điều gì nữa? Sợ oán thân trái chủ tìm 

đến, khi người bệnh nhìn thấy mặt họ, sẽ khởi lên tâm bực bội 

chán ghét, tâm sân hận – đó là trở ngại, là chướng duyên! 



Cho nên khi tiễn người vãng sanh, cốt ý là giúp cho họ 

được yên lành tự tại, những người xung quanh nên đều là bạn 

đạo, tất cả mọi người niệm Phật tiễn họ;  để những gì họ nghe 

 thấy cũng chỉ là câu niệm Phật, và trong đôi mắt họ chỉ nhìn 

 thấy hình tượng Phật A Di Đà.  



 Hỏi: Người cha có chánh niệm rất rõ ràng khi sắp mãn phần, nhưng người nhà nằm mộng thấy ông ấy báo rằng: ‘do người 

mẹ khóc lóc trước quan tài, khiến cho ông ấy sanh tâm quyến 

luyến mà quay trở lại.’ Sau khi ông ấy mất được nửa năm, bà 

mẹ nghe tiếng ông ấy gọi bà, thế là bà bị  một trận bạo bệnh. 

Xin cho con hỏi, vậy người cha đã vãng sanh nơi đâu? 

  

 Đáp:  Việc này mà nói thì ông ấy không có vãng sanh cõi Cực Lạc! Vậy ông ấy vãng sanh vào cõi nào ư? Thường hay thấy họ 

quay trở lại nhà thì phần nhiều là họ bị đọa vào đường Quỷ! 



Qua 

sự việc này, giúp cho người tu niệm Phật một điều 

giáo huấn rất cần giác tỉnh, khi tiễn người vãng sanh chúng ta 

nhất định phải y chiếu theo những nghi thức qui định trong  ‘Sức 

 Chung Tu Tri’,  ‘Sức Chung Tân Lương’. Quyển sách mà chúng tôi mới cho ấn hành là phiên bản mới của  ‘Sức Chung Tu Tri’, đã được chúng tôi sửa thành tên khác là  ‘Làm Thế Nào Để Vãng 

 Sanh Bất Thoái Thành Phật’,  chúng ta nhất  định phải suy 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  380 



nghiệm ghi nhớ kỹ và y chiếu theo đúng những điều mà các chư 

Tổ sư đã răn dạy trong đây mà hành trì. 





Tiễn người lâm chung, nhất định phải giúp cho họ  sanh 

 khởi chánh niệm. Nếu họ đã tắt thở rồi, nhưng các chư Cổ đức có dạy  là trong tám tiếng đồng hồ  chúng ta vẫn cần  nhất tâm niệm Phật giúp họ.  Nếu họ đã vãng sanh thật sự thì không có vấn đề gì, còn nếu như chưa được vãng sanh thì thời gian này 

vẫn quan trọng, rất  cần tiếng niệm Phật để giúp cho thần thức 

 của họ có thể có cơ hội vãng sanh hay tránh đọa vào ác đạo. 

Và trong khoảng thời gian này nhất  định không được  đụng 

chạm vào người họ, nếu như thần thức của họ vẫn chưa có rời 

khỏi hẳn, việc đụng chạm sẽ khiến họ sanh khởi sân giận, phiền 

đau. 





Qua câu chuyện này bạn thấy, do người mẹ khóc lóc, bà 

đã quấy rầy người cha, làm cản trở người cha không thể vãng 

sanh được – tuy ông ấy có cơ hội vãng sanh rõ ràng trước mắt – 

rồi vì mang tâm luyến ái mà ra đi nên đến nỗi đời đời, kiếp kiếp 

ông chẳng được giải thoát! 



 Hỏi: Thưa, nếu có cha mẹ theo đạo Hồi, khi họ lâm chung thì người học Phật phải làm thế nào để giúp cho cha mẹ có được sự 

lợi ích? 



 Đáp:  Họ có theo đạo Hồi cũng không sao, nếu họ là những tín đồ Hồi Giáo thuần thành thì khi họ lâm chung phải nên mời các 

pháp sư truyền giáo của đạo Hồi đến khai thị, để họ giúp tiến 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  381 



hành các nghi thức tiễn biệt theo truyền thống tín ngưỡng của 

đạo Hồi, như vậy mới đúng. 





Chúng  ta  là  Phật tử, hãy tiếp tục  đứng bên cạnh niệm 

Phật (không cần phải niệm lớn tiếng) rồi hồi hướng cho họ, việc 

này cũng đúng như pháp đã dạy. Vì họ là tín đồ thuần thành của 

đạo Hồi, đến khi họ lâm chung nếu chúng ta muốn họ thay đổi 

tín ngưỡng thì tất họ sẽ không vui lòng tình nguyện, họ sẽ khởi 

tâm phiền não, điều này không tốt. Tóm lại nên giúp đỡ cho họ 

ra đi trong thanh thản và bình yên, giúp họ được sanh lên cõi 

trời, làm như vậy cũng rất đúng pháp! 



 Hỏi: Xin cho con hỏi, người thường  ăn những thức  ăn tanh nồng thì có thể niệm Phật giúp trợ niệm được không? 



 Đáp:  Hiện tại người ta giảng về chữ “huân” diễn ý rất là mơ 

hồ, “huân” đây chính là chất tanh nồng chứ không phải là 

“thịt”. Huân  đây đều thuộc về bộ thảo, là loại rau có mùi hắc nồng chứ không phải là nói đến thịt, về vấn đề này quý vị phải 

nên phân biệt cho rõ. Không nên cho rằng thịt là thuộc loại chất 

tanh hôi này, nghĩ vậy là sai! “huân” đây là trong năm loại rau 

củ –  hành, tỏi, kiệu, hẹ và hành tây – còn gọi là ngũ huân, năm loại này là năm thứ rau tanh; nhất  định nên phân biệt cho rõ, 

không nên cho rằng ăn thịt nghĩa là ăn thứ tanh nồng, nghĩ vậy 

là sai! 



     

Vậy  ăn thịt thì có thể giúp người niệm Phật  được 

không?  Có thể, nhưng  ăn năm loại rau tanh nồng kia thì 

 không  được.  Khi chúng ta giúp người lâm chung niệm Phật, Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  382 



nhất định phải cấm hẳn việc ăn các thứ rau này, vì mùi hôi của 

nó tanh nồng quá, ngay cả Quỷ thần cũng đều chán ghét, việc 

này là thật chứ không phải giả, trong kinh Lăng Nghiêm cũng 

dạy rất rõ đó! 



 Hỏi: Thưa, người không ăn chay, hút thuốc, uống rượu… có thể  dẫn chúng niệm Phật hay khai thị cho người lâm chung 

được không? 



 Đáp:    Tốt nhất ngày nào đi trợ niệm thì ngày đó bạn nên ăn chay, cũng là cách để bạn biểu lộ lòng chân thành cung kính đối 

với người lâm chung, và công đức này cũng sẽ lớn hơn. Hoặc 

sau khi trợ niệm xong có thể dùng lại được, còn vào thời điểm 

đi trợ niệm thì không nên hút thuốc, uống rượu, ăn thịt… làm 

như vậy sẽ không tốt, làm như vậy cho thấy bạn không có tâm 

cung kính đối với người lâm chung. 



 Hỏi: Thưa, lúc trợ niệm ngồi không được yên, để giúp cho tinh thần được tỉnh táo (nhất là lúc bị hôn trầm) nếu uốn xoay người 

không biết làm như vậy là có quấy rầy những người đồng trợ 

niệm khác không, hoặc là không tôn trọng người lâm chung 

không? 



 Đáp:  Việc này nên xem lại hoàn cảnh lúc bấy giờ, nếu động tác mà bạn làm không nhiều quá, không thái quá thì không gây 

trở ngại lớn đối với các huynh đệ ngồi bên cạnh bạn. Còn nếu 

như động tác bạn làm quá dồn dập mạnh mẽ, hay quá nhiều tức 

là bạn đã quấy rối trật tự rồi. Nếu trường hợp bị hôn trầm hay 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  383 



mệt mỏi thì bạn có thể lui ra ngoài, đi vài bước để điều hòa thân 

tâm rồi sau đó hẵn trở lại. 



 Hỏi: Pháp luật của Hong Kong, sau khi người lâm chung rồi phải lập tức đưa đến nhà tẩm liệm Thái Bình. Xin cho con hỏi 

có cách nào cứu vãn trong trường hợp này không? 



 Đáp:  Đức Phật dạy, con người vừa mới tắt thở, dù cho quả tim có ngừng  đập nhưng thần thức có thể  vẫn chưa rời khỏi thân 

xác, ít nhất phải qua tám tiếng đồng hồ sau hẵn di dời họ mới là 

an toàn, nhưng tốt nhất vẫn là nên để qua mười hai đến mười 

bốn tiếng. 





Nhưng bệnh viện ngày nay thì không cho phép điều đó, 

pháp luật cũng không cho phép, sau khi tắt thở khoảng mười 

phút là họ nhất định phải dời đi, cho nên cũng có rất nhiều Phật 

tử  đã hỏi tôi là phải làm sao để  cứu vãn tình huống này. Tôi 

nghĩ rằng, HongKong có bầu nghị sĩ dân cử, quý vị nên tìm đến 

mấy vị nghị sĩ đó, kiến nghị xin họ thay đổi điều luật này; bạn 

hãy ủng hộ các vị nghị sĩ giúp luật cho phép người sau khi tắt 

thở (ở bệnh viện) được quyền giữ lại tám tiếng đồng hồ sau đó 

hẵn di dời, nếu có thể kéo dài đến 10, 12 tiếng thì càng tốt. Nếu 

họ làm được như vậy thì công đức của họ thật là thù thắng! 



 Hỏi: Thưa, tại bệnh viện HongKong sau khi mất đi thi thể được bọc lại ngay, và cũng thật  đáng tiếc là ở HongKong chưa có 

làng Di Đà để giúp trợ niệm vãng sanh, vậy phải làm thế nào 

cho tốt đây? 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  384 



 Đáp:  Tất nhiên biện pháp tốt nhất là thành lập được thôn Di Đà ở HongKong, để giúp người lâm chung niệm Phật, trợ niệm 

vãng sanh. 



-    Khi vãng sanh có được người trợ niệm hay không, đều do 

duyên số khác nhau của mỗi người. Nếu như bản thân mình tuổi 

tác  đã lớn, cơ thể suy yếu, mong muốn  được trợ niệm vãng 

sanh, thì trong nước còn có một vài đạo tràng như là Đông Kim 

Mục Sơn, chùa Bách Quốc Hưng Long. Ngoài những nơi này 

ra, còn có không ít những  đạo tràng cũng quan tâm coi trọng 

việc trợ niệm người lâm chung, đều là những nơi đáng để cho 

chúng ta khảo xét. 



-    Nếu không có được điều kiện trợ niệm, tốt hơn hết chính tự 

thân mình phải lo chuẩn bị, sao cho công phu niệm Phật phải 

được thuần thục, đến khi lâm chung không cần trợ niệm mà vẫn 

được tự tại vãng sanh. Các chư Cổ đức dạy:  “Phàm phu niệm 

Phật tu hành hoàn toàn nhờ vào thân, khẩu, ý, nếu có chí thành 

thì tự nhiên công phu sẽ chẳng luống uổng! ...   Chỉ cốt một dạ 

 trì danh, chẳng bị tham, sân, vọng tưởng nhiễu loạn thì đấy 

 chính là Nhất Tâm Bất Loạn” Ở ngay nơi này khi vừa tắt thở 

thì liền sang đến thế giới Cực Lạc ngay, không cần phải trải qua 

thân trung ấm, cứ tự tại mà vãng sanh! 



 Hỏi: Lão pháp sư  đã từng nói: Sau khi con người tắt thở, trợ 

niệm từ 12 đến 24 tiếng; sau đó thì có thể tùy thuộc vào phong 

tục, tập quán mà có thể hỏa táng, ướp xác. Nhưng tại sao trong 

quyển  “Làm thế nào để vãng sanh bất thoái thành Phật”  lại có Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  385 



đề  cập  đến việc muốn hỏa táng thì phải sau bảy ngày hoặc ít 

nhất cũng ba ngày, xin Ngài khai thị giúp con. 



 Đáp:  Quàn lại ba ngày hay bảy ngày, với xã hội ngày nay họ 

không chấp nhận, vậy phải làm sao? Chỉ mong rằng quốc gia sẽ 

sửa đổi luật, nếu như không thể sửa đổi được thì chúng ta cũng 

phải tuân thủ theo quy định của pháp luật. Hiện nay trong bệnh 

viện, sau khi người ta vừa tắt thở mười phút thì phải đưa vào 

nhà tẩm liệm (nghĩa là ướp xác họ), đây là việc làm rất đáng sợ! 

Nên đương nhiên quàn lại ba ngày hay bảy ngày thì rất tốt, làm 

như vậy cũng là cách nghĩ nhớ đến họ, cũng là đạo làm người 

nên không ai nỡ chôn họ mau lẹ như vậy! 



Trong 

đạo Phật thường nói là khi con người tắt thở rồi 

thần thức vẫn chưa rời khỏi xác, chỗ tái sinh của họ chưa được 

quyết định. Thần thức con người vào lúc lâm chung là lúc họ 

chơi vơi đứng trước ngã 3 đường –  bị túc nghiệp, hiện nghiệp 

 và cận tử nghiệp chi phối, nếu nghiệp nào mạnh thì họ  sẽ  bị 

quấn trói theo. 





Vào lúc này mà chân thành niệm Phật cho họ, từ ba đến 

bảy ngày xem lại sẽ thấy tướng mạo của họ thay đổi  đẹp  đẽ, 

thậm chí có khi để đến bảy ngày thân thể cũng vẫn mềm mại, 

với thời gian nhập liệm đã được bảy ngày khi lau người thay y 

phục cho họ cũng vẫn thấy mềm mại; lại nữa khuôn mặt thay 

đổi  đẹp, trẻ  hơn, nhìn họ giống như khi đang ngủ  vậy. Với 

những thoại tướng điềm lành như thế, sẽ giúp mọi người kiên 

cố tín tâm hơn. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  386 



 Hỏi: Thưa có cần từ ba ngày đến bảy ngày sau mới được hỏa táng không? 



 Đáp:  Không có nhất định phải bao nhiêu ngày mới được hỏa táng, nên xem lại phong tục tập quán của mỗi nơi. Như ở miền 

Bắc, thời tiết lạnh có quàn lại lâu thêm một chút cũng không 

sao. Còn như ở miền Nam, thời tiết nóng, để lâu thì xác sẽ hôi 

thối. Cho nên mỗi nơi phong tục tập quán có khác nhau, vì vậy 

nên tùy theo tục lệ, tùy theo sự thường của thế tục nhân tình.  



 Hỏi:    Thưa, nếu biết người thân bị chứng bệnh nan y thì nên giấu  đi, hay nên nói thật với họ  để khuyên họ buông bỏ  vạn 

duyên, niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ? 



 Đáp:  Khi người bệnh đã vô phương cứu chữa, thì có nên nói thật cho họ biết rõ bệnh tình của họ hay không ư? Bạn phải nên 

xem lại tư tưởng nội tâm của người đó, xem họ có thể hoàn toàn 

chấp nhận Phật pháp hay chưa, có tinh thần chấp nhận sự thật 

này hay không; nếu như thường ngày họ sống rất lạc quan thì 

có thể khéo léo cho họ biết, còn như họ vẫn tham sống sợ chết 

mà cho họ biết thì thật rắc rối lớn. 





Tốt nhất là nên khuyến khích họ xem chuyện Sơn Tây 

Tiểu Viện, Liễu Phàm Tứ Huấn, hay Diêu Thần Ý Công gặp 

Táo Thần Ký... đây là những chuyện giáo dục về luật nhân quả 

rất hay; xem xong rồi thì dẫu sau này có khám phá ra bệnh nặng 

thế nào chăng nữa, họ không sợ hãi nhiều vì dầu sao họ cũng đã 

hiểu qua những trường huống này. Trong lòng khi đã hiểu qua, 

thì sau này họ cũng dễ dàng chấp thuận nếu chúng ta muốn giúp 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  387 



trợ niệm cho họ, hơn nữa nếu có thêm người nhà giúp đỡ 

khuyên giải thì chắc họ cũng không quá sợ đâu! 



 Hỏi: Khi tiễn một người vãng sanh trong bảy ngày, xin hỏi người bệnh trước khi vãng sanh có được ăn hay uống nước gì 

không? 



 Đáp:  Người vãng sanh lúc đang bị bệnh nặng, có thể họ không ăn thứ gì trong bảy ngày, nhưng nước thì nhất định phải uống. 

Tại sao? Vì để cho thân thể bài tiết ra sạch sẽ tất cả những thứ 

cấu bẩn trong người. Bình thường người vãng sanh đều hiểu 

rằng, để đến khi mình ra đi sẽ giữ được thân thể sạch sẽ không 

ô uế. 



 Hỏi: Thưa, nếu thường ngày sức khỏe của họ rất bình thường, một hôm bỗng nhiên họ bị té ngã hoặc cảm thấy thân thể rất bất 

an, nhưng chưa rõ bệnh nặng nhẹ như thế nào, vậy chúng ta có 

cần mời ban hộ niệm đến niệm Phật giúp họ hay phải đưa họ 

đến bệnh viện để cứu chữa trước? 



 Đáp:  Tùy thuộc vào tình huống của mỗi cá nhân, nếu họ là người học Phật thì mình có thể làm như vậy, còn nếu như họ 

không phải là Phật tử mà bạn làm như vậy thì người nhà họ sẽ 

gây phiền phức cho bạn. Vì chính về sau không biết chuyện gì 

chẳng lành như thế nào sẽ xảy ra nữa, họ có thể quy trách bạn 

vì không chịu đưa họ đến bệnh viện cấp cứu, hoặc bạn đã làm 

lỡ  mất thời gian cấp cứu của họ, họ  lại yêu cầu bạn bồi 

thường… như vậy không phải là bạn tự chuốc lấy phiền phức 

hay sao? Cho nên với đời sống xã hội hiện nay, bạn nên hiểu rõ 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  388 



quy định của pháp luật và tuyệt đối tuân thủ; hoặc là bạn tiến 

hành song song – đôi bên cùng tốt đẹp – đưa họ tới bệnh viện, 

rồi cùng vài huynh đệ đồng tu đến bệnh viện chăm sóc và trợ 

niệm giúp họ, phương pháp này an toàn và thỏa đáng hơn. 



 —()— 



CHƯƠNG 4 

 

NỘI DUNG VÀ PHƯƠNG PHÁP TRỢ NIỆM 

 

---oOo--- 

 

 Hỏi: Thưa, trong quá trình trợ niệm có cần phải sái tịnh9 hay không? 



 Đáp:  Sái tịnh là việc nên làm! Khi bạn  đến  đạo tràng để trợ 

niệm thì phải nên sái tịnh, nhưng làm càng đơn giản càng tốt, 

không nên làm phức tạp, làm được như vậy là tỏ sự tôn kính với 

đạo tràng, có sự cung kính đối với chúng sanh vô hình ở cõi 

này. Cũng như giúp cho người vãng sanh, tỏ lòng chân thành 

mong muốn những oán thân trái chủ của họ chịu hóa giải oán 

kết, cùng chung đến giúp cho họ. 



 Hỏi: Thưa, nếu người bệnh  đã tắt thở thì có cần sái tịnh nữa không? 



9  Sái tịnh: là rảy nước khắp chung quanh và nguyện cho tâm Bồ Đề thanh tịnh của hết thảy chúng sanh đều được tăng trưởng.  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  389 





 Đáp:  Khi con người vừa mãn phần tất cả các nghi thức khác đều không còn quan trọng,  “Tâm tịnh thì cõi Phật tịnh” , đâu phải chỉ rảy vài giọt nước là có Tịnh Độ đâu! Đây chỉ là hình 

thức để thể hiện sự tôn kính, phải hiểu là như vậy.  Ví  dầu có rảy nhiều nước  đi nữa mà tâm không tịnh thì cũng vậy thôi,  bạn phải hiểu cái lý này! 





 Khi tiễn người lâm chung, tất cả các nghi thức  đều 

 không cần thiết,  chỉ dùng  một câu niệm Phật để đưa tiễn vãng 

 sanh. Cũng không cần bất cứ khai thị gì và cũng không cần tụng trì bất cứ kinh chú gì,  chỉ  cần một câu niệm Phật xuyên 

 suốt là được rồi! Trong quyển ‘Sức Chung Tân Lương’ và ‘Sức 

Chung Tu Tri’ đã giảng giải rất là rõ. 

  

 ---o0o--- 



 Hỏi: Thưa, trợ niệm cho người lâm chung, nên niệm Phật hiệu 4 chữ hay 6 chữ? 



 Đáp:  Khi trợ niệm, chỉ nên niệm bốn chữ “A Di Ðà Phật” , do ít chữ  dễ niệm thì người bệnh cũng dễ niệm theo hoặc nhiếp 

tâm lắng nghe, sẽ tốn ít tâm lực hơn. Sáu chữ là quá nhiều, bốn 

chữ thì tốt! 





Trong ‘Trúc Song Tùy Bút’ của Đại sư Liên Trì có một 

đoạn kể  rằng:  Đại sư Liên Trì cả  đời niệm Phật, và chỉ niệm 

bốn chữ “A Di Đà Phật”. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  390 



Có người thỉnh giáo hỏi Ngài nên niệm Phật như thế nào. Ngài 

dạy người ấy nên niệm sáu chữ. 



-     Người ấy lại hỏi: “Vậy Ngài niệm Phật như thế nào?” 

-     Ngài trả lời: “Chính ta chỉ niệm có bốn chữ A Di Đà Phật 

mà thôi!” 

-   Người ấy liền hỏi Ngài: “Tại sao Ngài niệm có bốn chữ, còn 

Ngài lại dạy người khác niệm sáu chữ?” 

-   Ngài trả lời: “Ta ngay đời này đã khẩn thiết quyết định cầu 

sanh Tịnh Độ, chẳng cần phải nói lời khách sáo, nên ta chỉ cần 

niệm bốn chữ mà thôi, không cần niệm thêm chữ  ‘ Nam Mô’. 

Còn người khác chưa chắc chân thật phát tâm cầu vãng sanh 

như ta nên phải thêm vào hai chữ ‘ Nam Mô’ – để nhắc nhở họ 

nên niệm Phật bằng cái tâm cung kính, chân thành!” 



Trên kinh điển Phật dạy chúng ta chuyên trì danh hiệu, 

danh hiệu  đây chính là bốn chữ “A Di Đà Phật”, Nam Mô 

không phải là danh hiệu. Thế nhưng  đại sư Liên Trì vẫn dạy 

chúng ta niệm sáu chữ là do nguyên nhân gì vậy? Vì tổ sư rất 

tường tận nhiều người niệm Phật chỉ có miệng mà không có 

tâm, chỉ là muốn kết chút thiện duyên với Phật A Di Đà. Cũng 

nên biết, việc này tổ Ấn Quang đã nói rất nhiều, rất tường tận, 

kể  cả pháp thế gian hay xuất thế gian, thành tựu hay không 

chính là do ở hai chữ “Thành” và “Kính”. Thế nên Nam Mô chỉ 

là lời khách sáo không cần thiết, nếu bạn thành tâm cầu vãng 

sanh thì chẳng cần phải khách sáo, còn chỉ giả  tạm thì khách 

sáo một chút cũng tốt, thêm cung kính một chút cũng tốt. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  391 



Bạn hiểu được lý này thì bạn mới biết rõ, khi trợ niệm lâm 

chung giúp người chỉ  cần có bốn chữ, không được niệm sáu 

chữ. Vì đây là thời khắc rất quan trọng, bất cứ sự khách sáo nào 

cũng đều không cần thiết, chẳng cần bất cứ một sự khách sáo 

nào , chỉ một câu Phật hiệu từ đầu cho tới cuối, vừa tự lợi lợi 


tha. 

 

 Hỏi: Bình thường niệm Phật chọn cách ngũ cung/5 câu đổi giọng mà lão Pháp Sư đã dạy, nhưng người lâm chung hơi thở 

bị yếu mà việc trợ niệm thì cần phải niệm liên tục, thì nên chọn 

cách này hay chọn cách có tiết tấu hơi chậm? 



 Đáp:  Việc này tốt nhất là nên hỏi ý kiến của người lâm chung để biết ý thích thói quen của họ như thế nào. Nếu họ là người 

chấp nhặt thì bạn nên tùy thuận theo họ, hoặc nếu như họ muốn 

dùng cách niệm Phật của riêng họ (do đã quen cách đó rồi) thì 

tốt hơn phải nên tùy thuận với họ. 

 

 Hỏi:  Thưa, khi đi trợ niệm có người thích niệm thầm, nếu niệm thầm thì người lâm chung thật sự có được lợi ích hay không? 



 Đáp:  Khi niệm thầm thì có Quỷ thần biết, khi niệm ra tiếng thì không những  độ người mạng chung mà còn có thể  độ những 

chúng sanh nào nghe được. Nghe được âm thanh niệm Phật thì 

ngay cả những loài bò, bay, máy, cựa .v.v... ở xung quanh cũng 

đều được lợi ích. Đấy là chuyện tốt, cho nên niệm ra tiếng vẫn 

tốt hơn niệm thầm, cái lý chính là ở chỗ này! 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  392 



Nhưng xã hội hiện nay dân số quá nhiều, trong thành phố 

nhà ở thường là nhà trọ, nếu chúng ta niệm lớn tiếng sẽ làm ồn 

hàng xóm. Ở các nước khác, họ không cho phép mình làm ồn 

hàng xóm, nếu làm ồn ào thì họ báo cảnh sát, cảnh sát sẽ đến 

nhắc nhở bạn..., việc này có thể làm ảnh hưởng tới chúng ta khi 

đang trợ niệm. Nên khi gặp hoàn cảnh này thì lúc trợ niệm 

chúng ta có thể niệm nhỏ tiếng lại một chút, luôn giữ  lấy 

nguyên tắc là không được làm ồn nhà bên cạnh, luôn phải tùy 

hợp với hoàn cảnh trợ niệm lúc đó. Như khi chúng ta đi trợ 

niệm ở bệnh viện vậy, bạn phải giữ tiếng niệm Phật sao cho âm 

điệu thật thấp,  đừng nên làm phiền những người  ở 

giường/phòng bên cạnh. 



Cho nên tùy theo hoàn cảnh nơi trợ niệm, chúng ta phải 

xem xét sao cho thích hợp, nhưng tóm lại nếu bạn niệm ra tiếng 

thì tốt nhất! 



 Hỏi: Thưa Hòa Thượng, có thể dùng cách đi nhiễu Phật để trợ 

niệm không? 



 Đáp:  Có thể, cách này cũng rất tốt. 



 Hỏi: Thưa, trước khi họ lâm chung, có nên đọc chú Đại Bi hay kinh  Địa Tạng không? Sau khi người bệnh mãn phần rồi thì 

phải trợ niệm như thế nào? 



 Đáp:  Nếu như họ là người tu Tịnh Độ thì lúc này không nên tụng kinh gì cả, chỉ  cần niệm “A Di Đà Phật”. Tóm lại khi người đang lâm bệnh, đặc biệt lúc bệnh đã nguy kịch thì không 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  393 



được xen tạp bất cứ kinh chú nào; không cần kinh gì khác, ngay 

chú Vãng Sanh cũng không cần, chỉ một câu niệm Phật là rất 

thù thắng rồi. 



Khi họ  sắp lâm chung cũng chỉ  cần một câu niệm Phật, 

người trợ niệm nếu chí thành chí kính niệm Phật và người bệnh 

thật sự nhiếp tâm niệm Phật muốn cầu sanh Tịnh Độ, thì nhất 

định cũng sẽ được vãng sanh, công đức này không thể đếm hết 

được. 



Còn nếu như họ mãn phần rồi thì sao? Nếu như họ đã qua 

đời rồi thì chúng ta phải chiếu theo phương pháp trong ‘Sức 

Chung Tu Tri’ là niệm Phật cho họ tối thiểu từ 8 đến 12 tiếng 

đồng hồ – khi bà Hàn Quán Trưởng qua đời, chúng tôi đã niệm 

cho bà ấy 14 tiếng. Sau khi đã tiễn họ vãng sanh rồi, nếu có thời 

gian muốn tụng thêm kinh để hồi hướng cho họ cũng được. Còn 

trong lúc lâm chung,  thì ngoài câu niệm Phật nhất định không 

 nên xen tạp thứ gì khác. 

 

 Hỏi: Thưa, người sắp lâm chung, lúc niệm Phật có cần phải quán tưởng không? 



 Đáp:  Không cần phải quán tưởng, quyết tâm chuyên niệm thì tự nhiên sẽ có cảm ứng. Tâm chân thành niệm A Di Đà Phật thì 

chủng tử A Di Đà Phật sẽ xuất hiện, chủng tử A Di Đà hiện ra 

tất sẽ có cảm ứng đạo giao – A Di Đà Phật sẽ phóng quang tiếp 

dẫn.  Lúc bình thường không có quán tưởng, mà lúc này lại 

thêm vào quán tưởng – trái với cách huân tập lúc bình thường, 

sẽ không tốt! Nhất định phải nên làm giống những thói quen mà 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  394 



thường ngày đã huân tập  để tâm dễ an định, nhất là khi lâm 

chung nếu thêm những thứ này sẽ làm cho tâm càng thêm nhiễu 

loạn. 



 Hỏi: Thưa, giữa người đi trợ niệm và người được trợ niệm, cần phải có sự kết hợp và tiếp nhận của cả hai bên, thì việc trợ niệm 

mới được thành công phải không? 



 Đáp:   Đúng vậy, người đi trợ niệm, tuy làm tăng thượng duyên cho người sắp mạng chung –  khẩn cầu Đức Phật A Di Đà lai 

 nghinh  đến rước họ  về  Cực lạc theo bổn nguyện của Ngài, nhưng thành công hay không còn tùy thuộc vào nhân duyên và 

thành ý tiếp nhận của người bệnh như thế nào. 



 

Được thiện hữu khai thị trợ niệm, nghe xong tâm sanh 

hoan hỷ, tín thọ niệm Phật, nhất tâm phát nguyện cầu 

sanh Tây phương, thì họ sẽ được vãng sanh. 

 

Nếu như nghe thiện hữu khuyến dẫn lại cảm thấy phiền 

ghét, tâm chỉ mong cầu khỏi bệnh, không mảy may có ý 

nguyện vãng sanh, vẫn còn chấp đắm việc thế gian như: 

tham tiếc của cải, quí tiếc thân này, lưu luyến tình thân... 

vậy là si mê rồi. Họ không hiểu rằng si mê là gốc rễ của 

mọi sự khổ đau, sẽ lôi họ muôn kiếp chìm trong luân hồi! 



Nên thành công hay không nhất định phải có sự hợp tác và tiếp 

nhận của cả 2 bên: người đi trợ niệm hết lòng thành tâm thành 

ý, sâu sắc làm tròn việc của mình là thù thắng rồi; còn người 

bệnh cũng phải có tâm tín thọ tha thiết cầu Vãng Sanh, và thành 

tâm niệm Phật cầu A Di Đà Phật đến tiếp độ. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  395 





 Hỏi: Thưa nếu lúc trợ niệm cho người sắp lâm chung hay lúc hỏa táng, nếu quán tưởng đến đức Phật A Di Đà tiếp dẫn vãng 

sanh và tưới hoa sen giúp họ, thì người mạng chung có được 

vãng sanh hay không? Hoặc khi trợ niệm và lúc hoả táng, quán 

tưởng  được rất rõ ràng nơi  đến của người mạng chung, vậy 

những  điều thấy của sự quán tưởng này có đáng tin cậy hay 

không? 



 Đáp:  Ðiều này không chắc chắn lắm, vì cần phải kết hợp được cả hai yếu tố:  



  Một, công phu tu tập của người quán tưởng phải có sức 

thiền định rất sâu hay đã chứng ngộ. 

  Hai, người mạng chung có sức tu hành thuần thành kiên 

định. 



Nếu cả hai yếu tố ấy đều tương ứng thì đó là thật, còn nếu như 

không tương ứng thì đó không phải là thật. 



Ví như, có một người không tin vào Phật pháp cũng chưa 

hề biết niệm Phật, còn tình chấp tà tri tà kiến – người này có 

một người bạn tu hành rất tốt – vậy khi người kia sắp lâm 

chung, người bạn này bèn quán tưởng người bệnh ấy được ngồi 

trên hoa sen vãng sanh sang thế giới Cực Lạc ... có được hay 

không? Nếu như mà được vậy, thì chúng ta đây ai nấy cũng đều 

không cần phải niệm Phật, không cần phải tin Phật, đến lúc đó 

chư Phật Bồ Tát đại từ  đại bi sẽ “quán tưởng” cho chúng ta 

được vãng sanh thành tựu hết  đi!!! Việc này nói về lý thì đã 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  396 



không suông, vậy thì có thể nói rằng: việc quán tưởng đối với 

bản thân bạn có lợi ích vì nó có thể giúp cho bạn tăng trưởng 

thiện căn, nhưng  đối với người mạng chung thì chắc chắn 

không có kết quả thật sự. 



Còn nếu như người mạng chung thật sự có sức tu tập kiền 

thành thì họ niệm Phật vãng sanh rồi, nếu điều bạn quán tưởng 

(bạn nhìn thấy) khi đó không hẳn do bạn quán tưởng mà được, 

mà do bạn nhìn thấy được cảnh giới của họ, vì  khi tâm của bạn 

 thanh tịnh thì bạn có thể nhìn thấy được những cảnh giới ấy! 

  

 Hỏi: Trợ niệm cho người sắp lâm chung có cần phải tụng kinh Địa Tạng không? 



 Đáp:  Không cần, bạn phải hiểu rằng trong khoảng sát na người sắp lâm chung, đó là thời khắc khẩn yếu nhất.   Sự trợ niệm vào 

 thời điểm này có 2 tác dụng trọng yếu: một là giúp thần thức 

 của họ giữ được chánh niệm, hai là khẩn cầu Đức Phật A Di 

 Đà lai nghinh tiếp dẫn về Tây Phương Cực lạc!  Nên không cần tụng kinh gì cả, họ cũng không còn sức tu tập để nghe kinh đâu! 

Một câu niệm Phật (niệm Phật bằng 4 chữ “A Di Đà Phật”, 

không cần phải niệm ‘Nam Mô’), càng đơn giản vào lúc này thì 

sức thọ dụng càng lớn và thù thắng hơn. 



Nếu bạn muốn tụng kinh Địa Tạng thì đợi sau khi họ mất 

rồi, trợ niệm vãng sanh xong, nghĩa là khi người đó tắt thở rồi 

và thần thức của họ đã rời khỏi xác. Còn trong khoảng thời gian 

họ lâm chung chỉ nên giữ một câu niệm Phật. Tốt nhất thì nên 

đợi bảy ngày sau, bạn hẵn tụng kinh Địa Tạng, kinh A Di Đà 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  397 



rồi hồi hướng cho họ. Nếu thực sự họ vãng sanh, bạn tụng kinh 

Địa Tạng là để giúp tăng phước, làm tăng cao phẩm vị cho họ; 

còn nếu như họ chưa vãng sanh thì tụng kinh Địa Tạng có thể 

giúp họ tiêu trừ nghiệp chướng đau khổ. 



 Hỏi: Sau khi người bệnh tắt thở  rồi, có nên tiến hành “Tam Thời Hệ Niệm” cho họ, hay niệm “A Di Đà Phật” thì thích hợp 

hơn? 



 Đáp:  Người bệnh khi đã tắt thở rồi, niệm Phật là điều rất quan trọng – niệm Phật tốt hơn “Tam Thời Hệ Niệm” – lúc này chỉ 

tập trung nhắc nhở họ câu niệm Phật. Muốn thực hiện Phật sự 

“Tam Thời Hệ Niệm” thì nên làm sau ngày thứ 7 – từ thất đầu 

cho đến thất thứ ba – là tốt nhất. Còn trong bảy ngày đầu, tốt 

nhất là ngày nào cũng nên niệm Phật, ngay kinh A Di Đà cũng 

không cần tụng. 

  

 Hỏi: Có thể dùng pháp sự “Tam Thời Hệ Niệm”  để trợ niệm không? 



 Đáp:  “Tam Thời Hệ Niệm” là do quốc sư Trung Phong đề 

xướng, và trong cuốn Văn Sao của Đại sư Ấn Quang có nói, đại 

khái khi có người hỏi Đại sư, “có thể dùng nó để trợ niệm hay 

không?” –  Tổ  Ấn Quang   không tán thành, và tôi cũng giống như  Tổ  vậy – Vì việc trợ niệm vào thời khắc người bệnh sắp lâm chung rất là quan trọng,  chỉ  cần một câu niệm Phật mà 

 thôi! 

  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  398 



Đã nhiều năm qua để tiễn người vãng sanh chúng tôi đều 

dựa vào quyển Sức Chung Tu Tri’, tất cả đều y chiếu theo pháp 

này mà làm, chúng tôi đều dựa vào quyển sách này để tiễn biệt. 

Trong phần tiễn biệt ngay cả kinh cũng không tụng, cũng không 

cần khai thị, chỉ  cần niệm một câu A Di Đà Phật từ  đầu  đến 

cuối mà thôi. 



Riêng về Tam Thời Hệ Niệm, mấy năm gần đây chúng tôi 

đã đề xướng tổ chức và nhận được kết quả rất tốt. Nhưng khi 

nào mới cần thực hiện nó? – Phần nhiều nên mở khóa tu Phật 

thất, Phật thất là tự lợi, dùng công đức niệm Phật hồi hướng cho 

người mất, và ngay trong thời gian Phật thất thì chúng ta cũng 

không làm bất cứ Phật sự gì, việc có thể làm là ngày nào cũng 

niệm Phật, rồi hồi hướng cho họ. Sau khi viên mãn Phật thất 

mới làm Tam Thời Hệ Niệm để siêu độ (nếu như có bạn đồng 

tu hoặc người thân cần siêu độ, hãy viết bài vị cho họ và mang 

đến trong khi tu Phật thất), thì âm dương đều lưỡng lợi, hoàn 

toàn thích hợp với Tịnh Tông, vì trong đó có tụng kinh A Di 

Đà, có chú Vãng Sanh, có khai thị... đều rất tốt! Người tu Tịnh 

Độ, mỗi niệm cần phải tương ứng với bổn tông của chúng ta, 

chúng tôi thấy có rất nhiều nghi thức siêu độ, nhưng thích hợp 

và tương ưng với Tịnh Độ là có nghi thức này. Hơn nữa nhiều 

năm trở lại đây, kết quả nhận được quả thật rất thiết thực, cho 

nên chúng ta đã chọn lấy nghi thức này, các vị phải hiểu. 



Ấn Quang đại sư năm xưa còn sống, niệm Phật đường của 

chùa Linh Nham Sơn không có Phật sự. Phật tử yêu cầu siêu độ 

tổ tiên, người thân quyến thuộc thì đều để bài vị ở Niệm Phật 

đường, chùa không làm riêng lẻ cho bất cứ ai, nhưng lấy công 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  399 



đức niệm Phật của đại chúng ở Niệm Phật đường rồi hồi hướng. 

Cách làm này rất đáng được học tập và đề xướng rộng rãi. Hiện 

tại rất nhiều nơi cũng áp dụng phương cách này. 



Hơn nữa phải hiểu, “Tam Thời Hệ Niệm” thuộc quy cách 

của một pháp hội, chứ không phải là việc trợ niệm thông 

thường! 



 Hỏi: Có một vài huynh đệ đồng tu (ngay cả loài động vật) bị 

chết bất  đắc kỳ  tử, sau khi trợ niệm 10 giờ thân thể  họ  vẫn 

cứng, sau đó làm Tạm Thời Hệ Niệm. Khi pháp hội Tạm Thời 

Hệ Niệm kết thúc thì thấy toàn thân họ mềm mại, vậy kết quả 

này là nhờ ở sự trợ niệm cộng thêm hệ niệm, hay là sức của hệ 

niệm lớn hơn trợ niệm? 



 Đáp:  Cả hai đều bằng nhau. Ví dụ như chúng ta ăn cơm, chén cơm đầu là “trợ niệm” ăn không no, tiếp theo ăn thêm chén thứ 

hai thì thấy no, chén thứ hai là “hệ niệm”. Vậy bạn thử nói công 

đức của hệ niệm lớn hơn hay công đức của trợ niệm lớn hơn? 

Tất cả các pháp đều không có thấp cao, cả hai đều bình đẳng, 

đối với vấn đề này chúng ta cũng không nên có ngờ vực nữa! 

  

 Hỏi: Trong sách ‘Làm Thế Nào Để Niệm Phật Vãng Sanh Bất Thoái Thành Phật’, có đề cập đến một Phật tử tu niệm Phật, khi 

bị bệnh [sắp lâm chung] lại rất ghét tiếng niệm Phật. Đoàn trợ 

niệm phải chuyển sang tụng kinh Địa Tạng và sám hối cho họ, 

sau đó người bệnh mới thích nghe lại tiếng niệm Phật. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  400 



Nếu gặp trường hợp giống như trên, thì chúng con có thể tụng 

Bát Nhã Tâm Kinh, kinh Phổ Môn... hay chỉ  tụng kinh Địa 

Tạng thì mới có hiệu quả? 



 Đáp:  Tuy là Đức Thế Tôn có dạy: “Pháp môn bình đẳng không có thấp cao,” nhưng căn tánh của chúng sanh thì không có 

giống nhau, vì từ vô thỉ kiếp đến nay nghiệp chướng tập khí của 

mỗi người đều có sự khác biệt rất lớn. Vậy nếu gặp phải những 

trường hợp này, chúng ta cũng biết rất rõ đó là do nghiệp 

chướng hiện ra, thông thường chúng ta còn nói đó là “oán thân 

trái chủ” của họ đến gây chướng ngại, khiến cho họ khi nghe 

tiếng niệm Phật thì sanh tâm phiền ghét. 



Thông thường việc giải oán kết bằng cách tụng kinh Địa 

tạng quả thực rất có hiệu quả. Vì sao vậy? Vì nó hợp cơ! 



Kinh Phổ Môn cũng rất tốt, nhưng chúng ta phải biết sau 

khi Đức Thế Tôn nhập diệt – muốn cho Phật pháp trụ được ở 

thế gian này – Đức Thế Tôn quả thực đã ủy thác cho Ngài Địa 

Tạng Bồ Tát việc đại sự này. Hay nói một cách khác là  khi Đức 

 Phật không còn ở thế gian này, thì Ngài Địa Tạng Bồ Tát sẽ 

 thay mặt cho Đức Phật;  như  vậy ta thấy thân phận của Ngài 

Địa Tạng không giống như các vị Bồ Tát khác! 



Trong kinh Địa Tạng Bổn Nguyện, ngay nơi phần tựa 

chúng ta đã thấy sự thù thắng trang nghiêm của kinh không thể 

nói hết được! Các vị thử nghĩ xem, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni 

trọn  đời thuyết pháp độ sanh, có pháp hội nào mà các thính 

chúng đều toàn là chư Phật Như Lai hết cả không? Không có, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  401 



kể cả kinh Hoa Nghiêm cũng không có được sự thù thắng này! 

Riêng khi đức Thế Tôn thuyết kinh Địa Tạng thì mười phương 

chư Phật Như Lai đều  đến dự làm thính chúng, nên bạn mới 

hiểu sự trang nghiêm này rất là hiếm có. Do đó công hiệu của 

kinh này đương nhiên cũng phải rất thù thắng! 



Nên thông thường khi tụng kinh Địa Tạng thì hiệu quả đạt 

được thật khó mà nói hết, việc này rất là có lý! Còn nếu như 

tụng các kinh khác mà cũng có hiệu quả, do bởi người  ấy có 

duyên với kinh đó. 



Riêng kinh Phổ Môn, Đức Quán Thế Âm Bồ Tát cũng có 

nhân duyên đặc biệt sâu dầy đối với thế gian này của chúng ta, 

nên nếu không tụng kinh Địa Tạng mà tụng kinh Phổ Môn, thì 

tôi tin là sự công hiệu cũng sẽ như nhau. 

 

 Hỏi: Thưa nếu vì người bệnh mà giới thiệu họ  tụng kinh Địa Tạng, nếu như bệnh lại nặng hơn thì có thể người nhà họ sẽ cho 

là Phật pháp không linh, như vậy có phải tạo nhân duyên cho họ 

phỉ báng Phật pháp không? 



 Đáp:  Thật vậy, việc này chúng ta cũng phải nên biết, khi con người bị  bệnh, việc tụng kinh Địa Tạng là giúp cho họ tiêu 

nghiệp chướng; nhưng khi tụng kinh Địa Tạng xong rồi, phải 

đem công đức này mà hồi hướng cầu sanh Tịnh  Độ thì mới 

đúng như pháp. Bạn có hiểu cái lý này không? Đây là thuộc 

“Ba Bậc Vãng Sanh”. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  402 



Trong kinh Đại Thừa Vô Lượng Thọ có nói đến việc này, 

trong phẩm Ba Bậc Vãng Sanh có bốn đoạn lớn: một nói về bậc 

Thượng phẩm vãng sanh, hai là bậc Trung phẩm vãng sanh, ba 

là bậc Hạ phẩm vãng sanh, và đoạn sau cùng chính là nói nếu 

có người đọc tụng tất cả các kinh điển Đại Thừa – bất luận là có 

tu Tịnh  Độ hay không – khi sắp qua đời,  đem công đức  đọc 

tụng Đại Thừa, hướng về đức Vô Lượng Thọ, niệm đến mười 

niệm, hồi hướng cầu sanh Tịnh  Độ, nếu như tâm này là tâm 

chân thành khẩn thiết, tâm thanh tịnh, phát một niệm nhớ nghĩ 

đến  đức Phật, thì tự có thể  tương giao với Phật, Phật sẽ lai 

nghinh tiếp dẫn. 



Cho nên pháp môn Tịnh Độ thật bất khả tư nghì, chỉ cần 

khi lâm chung họ khởi được niềm tin mãnh liệt cầu sanh Tịnh 

Độ thì sẽ được vãng sanh, còn không có lòng tin thì tất không 

thể có lợi lạc. 

 

 Hỏi: Chúng con phụ trách việc đưa tiễn vãng sanh, trợ niệm đã 3 năm, tất cả  đều thực hiện theo nghi thức của Tổ. Nay có 

người lại đề nghị chỉ cần niệm một câu “A Di Đà Phật” khi đưa 

tiễn vãng sanh. Thông thường thì chúng con làm như sau: đầu 

tiên xướng bài Tán Liên Trì, tụng kinh A Di Đà, đến tụng Tâm 

kinh, chú Vãng sanh, kế là Kệ tán Phật và niệm Phật mỗi ngày; 

sau khi niệm Phật hơn 20 tiếng đồng hồ, sau đó mới hồi hướng 

Tam Bảo, xin hỏi làm như thế có được không? 



 Đáp:  Làm như vậy e hơi nhiều đấy! Các vị Cổ đức xưa thường dạy chúng ta, “tụng kinh không bằng tụng chú, tụng chú 

 không bằng niệm Phật! ”  – Nhất là trong tình trạng khẩn thiết Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  403 



này thì chỉ  cần nắm chặt lấy câu niệm Phật, tất cả những thứ 

khác đều không cần thiết. 



Trong A Di Đà Kinh sớ sao, đại sư Ngẫu Ích khi khai thị 

đã trích dẫn lời đại sư Liên Trì như sau, “Nhất cú Di Đà cai la 

 bát giáo, viên nhiếp ngũ tông.”  Ngài phán định những pháp do Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã nói trong bốn mươi chín năm 

thành Tạng, Thông, Biệt, Viên – bao gồm cả tám giáo hóa nghi 

và hóa pháp. Một câu “A Di Đà” bao trọn tám giáo, nhiếp trọn 

năm tông, tức có nghĩa một câu A Di Đà Phật bao gồm toàn bộ 

Phật pháp. Hay nói cách khác, một câu A Di Đà Phật thu nhiếp 

siêu việt hết thảy các pháp môn một cách viên mãn – pháp môn 

đại tổng trì của 12 bộ kinh – chẳng sót một pháp nào. 



Phật dạy: “Nếu ai chỉ niệm A Di Đà Phật thì gọi là vô 

 thượng thâm diệu Thiền”. Nên chuyên niệm một danh hiệu 

A Di Ðà, tức niệm gồm thâu được tất cả công đức của mỗi mỗi 

pháp môn khác, do không ngoài một lý Nhất Tâm! 



Hơn nữa niệm danh hiệu Phật là bao gồm ‘Thể, Tướng, 

Dụng’ của Tự Tánh, mà cũng bao gồm hết thảy mười phương 

ba đời chư Phật Như Lai, nên chẳng có gì thù thắng hay thiện 

lành hơn danh hiệu này. 



Thầy của tôi, cư sĩ Lý Bỉnh Nam vãng sanh, sau khi vãng 

sanh rồi, trong suốt 49 ngày cũng chỉ có một câu niệm “A Di 

Đà Phật”, niệm suốt 49 ngày không gián đoạn. Việc này ở Đài 

Loan rất là hiếm có, thật là vô tiền khoáng hậu, đến bây giờ vẫn 

chưa hề có ai được như vậy! 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  404 





Ở thư viện Hoa Tạng Đài Bắc của chúng ta đây, bà Hàn 

Quán Trưởng vãng sanh cũng một câu niệm Phật suốt ngày đêm 

không gián đoạn, cũng niệm suốt 49 ngày; những việc  được 

như vậy đều là nhân duyên hiếm có, có thể đưa ra để các vị suy 

nghĩ.  Đừng nên làm chi cho phức tạp như  vậy, trong suốt 49 

ngày tốt nhất chỉ nên niệm câu “A Di Đà Phật”, công đức thật 

vô lượng vô biên. 

 

 Hỏi: Thưa, xin Hòa Thượng từ bi khai thị cho chúng con biết cách giúp hóa giải vấn  đề giữa oán gia trái chủ và người lâm 

chung? 

  

 Đáp:    Lúc  họ  sắp lâm chung, nghiệp chướng hiện tiền, là do oán gia trái chủ tìm đến đòi nợ bức ép đưa vào tam ác đạo, lúc 

đấy nhất định phải niệm Phật cầu siêu, hồi hướng cho họ, sám 

hối tội nghiệp của mình và khuyên họ niệm Phật. Vào lúc này 

những người thân cận nhất hoặc gia quyến cũng đến đòi nợ, phá 

hoại sự thanh tịnh niệm Phật của người lâm chung, vì vậy trước 

tiên phải hồi hướng cho họ, sám hối nghiệp chướng của chính 

mình, giúp cho con đường vãng sanh được thuận buồm xuôi 

gió. Nếu là người thân gia quyến đến báo ân thì tự nhiên sẽ giúp 

mình thành tựu. 



Người lâm chung hãy phát lòng sám hối, vì sám hối là 

cam lồ, sám hối có thể rửa sạch ô uế quá khứ của tâm linh để 

trong quá trình đó sẽ đạt được tịnh hóa và tái sanh không ngừng 

nghỉ. Một người không sám hối, tánh linh sẽ không thể tiến 

triển và tiến hóa, vì không sám hối nên tánh linh tiếp tục bị ô 

nhiễm, trái tim tiếp tục vọng tưởng chấp trước. Không sám hối 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  405 



thì không nhìn nhận và muốn tiêu trừ sai lầm quá khứ, tất vọng 

tưởng sai lầm mới lại sẽ tiếp tục tạo ra. 



Cổ đức nói: “Tội từ tâm khởi dùng tâm sám, nếu tâm diệt 

thời tội cũng không. Tâm vọng tội diệt cả hai đều không, đó 

chính là chân thật sám hối”. Một người biết sám hối là người 

được phước, lại càng được cứu. Sám hối chính là ánh hào 

quang của tâm linh, là vốn liếng lương thực trên con đường 

vãng sanh Tây Phương. 



Chúng ta đời đời kiếp kiếp học Phật tu hành không được 

thành tựu, không có biện pháp thoát khỏi luân hồi là vì có oan 

gia trái chủ đến gây phiền phức, làm ma chướng. Nên là người 

học Phật, đối với tất cả chúng sanh bất luận  họ đến đòi nợ hoặc 

 trả nợ đều khuyên họ niệm Phật, như vậy mới có thể chuyển tất cả thiện ác, oán thành pháp duyên, nhân tình thế gian cũng 

có thể chuyển thành pháp quyến thuộc. 

  

Không hóa giải thì thật phiền phức, đời đời kiếp kiếp oan 

gia đối đầu, không hề ngừng dứt, đôi bên đều thống khổ. Trong 

tâm thanh tịnh của chúng ta không nên có xung đột, nên chỉ cần 

xuất hiện xung đột nhỏ thì liền chướng ngại việc vãng sinh. Khi 

sắp vãng sinh, oan gia trái chủ tìm đến bên thân chúng ta để báo 

thù, không để chúng ta vãng sinh, đó cũng chính là ma chướng 

mà chúng ta thường nói đến.  Nên những công đức mà chúng ta 

 làm  được thì luôn nhớ  hồi hướng cho oan gia trái chủ. Chắc 

 chắn oan gia trái chủ sẽ tha thứ cho chúng ta. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  406 



“Đồ tri hòa kỳ đại oán, nhi bất tỉnh kỳ đại oán chi sở do 

hưng,” ý của câu này thật sâu sắc vô cùng, cho thấy việc học 

Phật của chúng ta – nếu không thành tựu thì không thể giải 

quyết được vấn đề này của chính mình. Nên nếu chúng ta giải 

thoát được thì oán thân trái chủ tất cũng được ích lợi! 

  

 Hỏi: Thưa, nếu dùng máy nghe tụng kinh niệm Phật  để trợ 

niệm, xin hỏi người sắp mạng chung có được lợi ích thọ dụng 

gì không? 



 Đáp:  Việc này khó nói! – Tại sao? Vì máy thu âm chỉ có hình thức âm thanh chứ không có tinh thần! Cho nên tại sao nói, khi 

tụng Kinh cần phải chí thành thì mới có cảm ứng; bởi thực, vì 

do tâm chân thành mà tạo nên cảm ứng! 



Phương pháp để máy niệm Phật chỉ có thể dùng khi thật 

bất đắc dĩ, chỉ nên dùng tạm thời khi không có cách giải quyết 

nào khác, vì việc sử  dụng máy để trợ niệm cũng không đúng 

pháp. Nên bên cạnh việc dùng máy thì tốt nhất cũng nên có 

thêm vài người cùng trợ niệm, hoặc dùng máy để giúp chúng ta 

trợ niệm thêm thì được. Còn nếu như chỉ thuần túy dùng máy 

mà không có người niệm thì e rằng sẽ không có hiệu quả. 

  

 Hỏi: Có một vị cư sĩ sống độc cư, tu niệm Phật cầu vãng sanh Tịnh Độ. Ngay khi người đó sắp vãng sanh nếu dùng máy niệm 

Phật hoặc đĩa CD để trợ niệm, xin hỏi làm như vậy có thể giúp 

họ vãng sanh Tịnh Độ không? 



 Đáp:   Có thể! Nếu như không mời được người đến trợ niệm thì dùng cách này cũng tốt, vì nhất thiết cần phải có tiếng niệm 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  407 



Phật, niệm danh hiệu A Di Đà Phật ngày đêm không nên gián 

đoạn. 



Khi con người sắp lâm chung, điều quan trọng nhất là phải 

có người ở bên cạnh để cảnh tỉnh họ, đừng cho gián đoạn tiếng 

niệm Phật, đừng để họ bị vọng tưởng, cho nên nếu có bạn đạo 

đến giúp trợ niệm thì rất tốt. Phải bất đắc dĩ lắm mới phải dùng 

máy niệm Phật để trợ niệm (thật ra đôi khi máy niệm Phật thật 

còn bền bỉ  hơn cả con người nữa, vì con người còn mỏi mệt, 

còn có tà niệm!)  

  

 Hỏi: Thưa, nếu người bệnh bình nhật thường nhất tâm cầu sanh Tây Phương Tịnh  Độ, nhưng khi lâm chung lại rơi vào tình 

trạng bệnh nặng hôn mê bất tỉnh, vậy phải giải quyết như thế 

nào để giúp cho người bệnh vãng sanh? 



 Đáp:    Nếu họ  ở  bệnh viện, tốt nhất là dùng thêm máy niệm Phật,  để cho họ nghe tiếng niệm Phật bằng cái tai nghe, vừa 

không quấy rầy người khác mà họ có thể nghe được tiếng niệm 

Phật liên tục. Còn người nhà ngồi bên cạnh, nhỏ tiếng niệm 

Phật theo để trợ giúp họ, tiếng trợ niệm phải giống với âm điệu 

của máy niệm Phật, được như vậy thì họ mới có thọ dụng. 

  

 Hỏi: Chồng của con bị bại liệt suốt 19 năm, đã 2 lần được đưa vào bệnh viện cấp cứu. Trong lúc hôn mê đã thấy cảnh  địa 

ngục, sau khi tỉnh dậy nói: “Tôi phải sanh về thế giới Cực Lạc 

chứ không muốn xuống địa ngục!” Nhưng do sức khỏe yếu kém 

nên niệm Phật hay bị thoái chuyển. Xin lão Hòa Thượng khai 

thị giúp cho! 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  408 



 Đáp:      Ông  ấy  đã nhìn thấy cảnh  địa ngục nên muốn nguyện sanh về thế giới Cực Lạc, bạn nên giúp ông ấy niệm Phật. Nếu 

sức khỏe ông yếu kém không thể niệm Phật được cũng không 

sao, miễn nghe được tiếng niệm Phật là được rồi. Hiện tại máy 

niệm Phật cũng là một công cụ trợ niệm rất tốt. Nếu bạn sợ 

quấy rầy người khác thì có thể dùng loại tai nghe để cho họ 

nghe. Nếu họ dễ bị hôn trầm (ngủ gật) thì bạn hãy mở lớn tiếng 

hơn một chút, như vậy sẽ hết hôn trầm. Nếu niệm được thì họ 

niệm theo máy niệm Phật, còn không niệm được thì thôi, miễn 

đừng để tiếng niệm Phật bị gián đoạn, được vậy thì họ mới có 

cơ hội Vãng Sanh. 



 Nếu có lòng tin mãnh liệt không hoài nghi, không xen 

 tạp, không khởi vọng tưởng, buông bỏ  vạn duyên, nhất tâm 

 chuyên niệm thì hiệu quả cũng như nhau. 

  

 Hỏi:  Thưa, con sống ở rất xa nơi người bạn vừa mất, xin hỏi nếu con ở nhà niệm Phật rồi hồi hướng cho người bạn thì có 

hiệu quả không? 



 Đáp:  Qua thực nghiệm sự kết tinh thủy của tiến sĩ Giang Bổn Thắng  đã chứng minh được, không chỉ có nước mới có tính 

nghe, tính thấy; mà tất cả  vật chất như: thực vật, khoáng vật, 

sơn hà đại địa cũng đều như thế! 



Trong 

kinh 

Phật nói vật chất có “Pháp Tánh”, chúng có 

thể thấy-nghe-hay-biết. Nên việc bạn muốn trợ niệm cho người 

bạn ở cách xa, chúng ta vẫn làm được. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  409 





Khi tâm chúng ta vừa khởi lên một niệm Phật hiệu, đây 

là làn sóng của tâm, mà làn sóng của tâm thì có vận tốc nhanh 

nhất so với tất cả mọi vật khác. Tâm vừa mới khởi lên một niệm 

thì làn sóng này tức khắc truyền tỏa khắp hư không pháp giới, 

còn nhanh hơn cả  vận tốc ánh sáng. [Vận tốc ánh sáng là 

300.000 km trong một giây đồng hồ. Ánh sáng từ trái đất đi đến 

mặt trời phải mất hơn 8 phút, với khoảng cách này như  vậy 

cũng không xa lắm]. Chư Phật dạy rằng khi chúng ta vừa khởi 

tâm niệm A Di Ðà Phật, thì đức Phật A Di Ðà ở Tây phương 

Cực Lạc thế giới liền nhận được làn sóng này lập tức, chúng ta 

có thể ‘liên lạc và nói chuyện’ với đức Phật nhanh như vậy đó! 



Nên  ở ngay tại nhà mình, nếu ngày nào bạn cũng chân 

thành cung kính niệm Phật rồi hồi hướng cho họ,  lập tức họ 

 liền nhận được làn sóng này.  Tại sao? Vì sức niệm Phật siêu vượt cả không gian và thời gian, có xa hơn nữa cũng có thể đạt 

tới  được, mới biết công đức niệm Phật – lợi ích ấy chẳng thể 

nghĩ bàn! 



Phật nói trong kinh rất rõ ràng, thời gian và không gian là 

‘bất tương ưng hành pháp’. Trong kinh Hoa Nghiêm, Đức Phật 

cũng có dạy rõ: “Tất cả Pháp đều do tâm tưởng sanh,” tâm 

tưởng thì không có thời gian và không gian, nên không bị hạn 

chế  bởi không gian và thời gian. Không có không gian tức là 

không có xa - gần, không có thời gian tức chẳng có trước - sau; 

nên chúng ta tụng kinh niệm Phật tại đây, rồi hồi hướng cho họ, 

tức khắc sẽ đạt được. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  410 



Sau khi người bệnh mãn phần rồi, kết cuộc là họ sẽ đi vào 

con  đường nào, chúng ta không thể biết  được! Nhưng nếu 

chúng ta thường nhớ nghĩ đến họ, thường tụng kinh niệm Phật 

mà hồi hướng cho họ, như  vậy  đối với họ có được lợi ích gì 

không? – Nhất định là vẫn có lợi ích, lợi ích nhiều lắm đấy! 



Chúng ta phải hiểu sâu cái ý này, phải thật sự hiển bày làm 

điều này và biết chắc đó không phải là điều mê tín. 

  

  

 Hỏi: Đệ tử trợ niệm cho một người vừa mới mạng chung. Một bạn đạo khi đó khai thị cho họ, xin hồn người mạng chung hãy 

thoát ra giữa chân mày; đồng thời lại mời một người nam dùng 

tay vuốt từ dưới bàn chân của người mạng chung lên mặt, xin 

hỏi làm như vậy có đúng pháp không? 



 Đáp:   Những cách làm này có thể là những phong tục tập quán không đồng của các nhóm người dân tộc, chứ trong Phật pháp 

không hề có cách trợ niệm như vậy! 



Trong Phật pháp khi tiễn người lâm chung, theo pháp trợ 

niệm mà các vị Tổ sư thời cận đại đề xướng đều dựa vào quyển 

‘Sức Chung Tân Lương’ mà làm chuẩn tắc. Quyển sách này, 

thời cận  đại cũng  được  đại sư  Ấn Quang – vị  Tổ thứ 13 của 

Tịnh Độ tông – đề xướng. Mấy năm gần đây, chúng tôi khi tiễn 

người vãng sanh cũng vẫn đều y chiếu theo quyển sách này. 



 Hỏi:    Thưa,  đệ  tử thường ngày y theo lời dạy của pháp sư tu học, nhưng khi trợ niệm cho người lâm chung, có thể tham 

chiếu theo cách “Siêu độ thân Trung ấm” của Mật tông không? 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  411 





 Đáp:      Nếu có người hướng dẫn thì được, còn như không có người hướng dẫn thì không nên áp dụng. Y cứ theo sự hướng 

dẫn của các chư Tổ sư Tịnh Độ tông vẫn rất có hiệu quả, đồng 

thời cho thấy tinh thần trong sự tu học Phật pháp là “Nhất môn 

 thâm nhập, trường thời huân tu.” Ði sâu vào một môn, huân tu suốt thời gian dài. Nếu chúng ta xen tạp những thứ thuộc tông 

phái khác vào để siêng tu, đó gọi là loạn tấn, tạp tấn, chứ chẳng 

phải là tinh tấn. Đại pháp xuất thế gian, thường gọi là thiện căn 

của Bồ Tát – gồm chỉ một điều là “tinh tấn” –  nghĩa là không 

 xen tạp, không có nghi ngờ! 



 Hỏi: Thưa lão Hòa thượng, làm thế nào để trợ niệm và khai thị 

cho loài động vật? 



 Đáp:  Chúng ta khi đã thật sự thông đạt Phật pháp rồi, vậy phải luôn thường ghi nhớ rằng: “nếu gặp những loài động vật, nên 

niệm Phật hồi hướng và chú nguyện cho chúng, bình thường 

nhất là nên niệm A Di Đà Phật rồi hồi hướng cho chúng!” Nếu 

như biết niệm tam quy y thì càng tốt, cách niệm tam quy y cho 

chúng không có giống như cách niệm quy y của chúng ta, bạn 

đọc 3 câu này: 



 Quy y Phật, không đọa địa ngục 

 Quy y Pháp, không đoa ngạ quỷ 

 Quy y tăng, không đọa bàng sanh 

  

... bàng sanh đây là súc sanh. Chúng ta niệm  “tam  quy y” nghĩa là giúp cho các chúng sanh không bị đọa vào 3 đường ác, nên 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  412 



khi bạn gặp các loài động vật phải nên niệm Phật hồi hướng cho 

chúng, và nhớ niệm tam quy y cho chúng. 



 Hỏi: Khi trợ niệm mình dùng cách hồi hướng chung hay chỉ hồi hướng riêng cho người đã mất? 



 Đáp:  Khi trợ niệm vãng sanh nhất thiết phải dùng nghi thức dành riêng cho người mạng chung, không nên hồi hướng chung, 

hồi hướng chung chỉ dùng cho pháp hội. 



 —()— 

CHƯƠNG 5 

 

CÁCH TỔ CHỨC & TINH THẦN 

CỦA NGƯỜI ĐI TRỢ NIỆM 



---oOo--- 

 

 Hỏi:  Thưa, có phải số người trợ niệm càng nhiều thì càng tốt không? 



 Đáp:  Nếu người trợ niệm dùng tâm chân thành, thanh tịnh, từ 

bi... niệm danh hiệu Phật thì số người trợ niệm càng nhiều tất 

nhiên càng tốt. Sự thù thắng của từ trường này sẽ khiến cho các 

loài Quỷ thần trong đường ác không dám đến gần. Nếu người 

trợ niệm ít lại thêm trợ niệm không có thành ý, thì Quỷ thần 

trong  đường ác thường tìm kẽ  hở, thừa vào chỗ  yếu mà quấy 

phá. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  413 



Nhân đây chúng ta cũng cần chú ý điểm này, nếu có người 

hỏi bạn: “ngộ nhỡ không tìm được người trợ niệm, chúng tôi có 

thể dùng máy trợ niệm được không?” – Bạn nên trả lời: “dùng 

máy trợ niệm chỉ là bất đắc dĩ, tốt hơn là không có mà thôi, tốt 

nhất vẫn cần phải có người đến trợ niệm!” 



 Hỏi: Thưa, thỉnh người trợ niệm càng đông càng tốt hay là cầu sự thanh tịnh, tức chỉ nên thông báo cho một vài người quen 

biết đến trợ niệm là được rồi? 



 Đáp:    Niệm Phật  để trợ niệm vãng sanh không cần quá đông người, nếu như có quá đông người thì phải phân ban. Khi người 

bệnh sắp lâm chung, trước tiên tốt nhất nên có 4 người (trong 

Phật Pháp 4 người là một chúng, tức một đoàn thể), không nên 

quá nhiều, nhiều người quá thiếu sự thanh tịnh thì từ trường 

cũng sẽ không tốt, bạn phải hiểu điều này. Nếu như người ấy 

thật sự có phước báu vì có nhiều người muốn đến trợ niệm, thì 

họ có thể đến Niệm Phật đường niệm Phật rồi hồi hướng cho họ 

(không nên niệm tại phòng vãng sanh của họ) như thế cũng tốt! 



Trước kia khi tôi còn ở Đài Trung, lúc thầy Lý vãng sanh, 

bên cạnh chỉ có mấy người học trò, là mấy người học trò 

thường chăm sóc thầy, mà ở Niệm Phật đường thì có đến 600 

người, niệm suốt 49 ngày đêm không gián đoạn, lúc đó tôi thấy 

vậy rất là hoan hỷ, lúc ấy là ở Đài Loan. Đây là một trường hợp 

vô tiền khoáng hậu, thật sự là có phước báu! 600 người niệm 

Phật suốt 49 ngày đêm không gián đoạn có thể chịu  được 

không? Không phải vậy, người này niệm mệt rồi thì đi ra thay 

cho người khác vào niệm, học trò của Thầy quá nhiều – đến 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  414 



mấy mươi ngàn người – mà niệm Phật đường thì chỉ có 600 chỗ 

ngồi, vì vậy rất nhiều người phải đứng ở bên ngoài, nhìn thấy 

có người đi ra thì người khác liền vào thay. Đây là kết quả mà 

suốt 38 năm thầy đã dạy với đại chúng, sự thù thắng này không 

có gì sánh bằng! 



 Hỏi: Thưa, nếu họ quan niệm rằng, khi lâm chung không mong được người khác trợ niệm vì không muốn nhiều người ra vào 

thăm hỏi, và không thích sau khi mất bị người khác xúc chạm 

thăm dò hơi nóng để thử xem đi về  đâu, cho nên chỉ muốn 

thanh tịnh vãng sanh tại nhà, họ suy nghĩ như  vậy có đúng 

không? 



 Đáp:  Nếu bạn niệm Phật thật sự tinh tấn, có tinh thần tự lực lập chí Vãng Sanh vững vàng... thì suy nghĩ như vậy là chính xác; 

còn như ý chí mong manh nghi hoặc, tu hành thiếu vững chắc, 

thì suy nghĩ đó không có chín chắn. 

Nếu không thể chuẩn bị trước cho những chướng ngại, vẫn 

còn những sự lo lắng thì nên mời khoảng 2, 3 người cũng được, 

không nên mời đến đầy nhà vậy là quá nhiều, chỉ cần 2, 3 người 

luân phiên nhau niệm Phật và duy trì suốt 24 giờ một ngày. Bạn 

cần có người giúp đỡ cảnh tỉnh bạn, trợ niệm cho bạn không bị 

gián đoạn khi lâm chung, làm như vậy là lý tưởng nhất. 

 —()— 













  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  415 



CHƯƠNG 6 

 

CÁCH THỨC TRỢ NIỆM 



---oOo--- 

 

 Hỏi:  Thưa, khi trợ niệm cho người lâm chung có cần phải gõ mõ không? 



 Đáp:  Chỉ nên đánh khánh chứ không nên gõ mõ, vì tiếng dẫn khánh nhẹ trong khiến người nghe tâm dễ thanh tịnh. Tiếng mõ 

thường trầm đục không thích hợp cho lúc trợ niệm người lâm 

chung. 





Cứ 4 người thành một nhóm, ngồi quanh cách xa 

giường của người bệnh một chút, niệm sao cho họ nghe rõ tiếng 

niệm danh hiệu Phật. Nếu tinh thần của họ còn minh mẫn thì họ 

cùng niệm theo, còn như tinh thần không khỏe thì họ nghe theo, 

và suốt 24 giờ không nên gián đoạn tiếng Phật hiệu. 

  

 Hỏi: Thưa, khi trợ niệm cho người sắp lâm chung có nhất định phải treo hình/tượng Phật, thắp hương, cúng nước không? 



 Đáp:  Có được những điều này thì rất tốt, tốt nhất là khi họ sắp lâm chung nên giúp cho họ nghe được tiếng niệm Phật, nhìn 

thấy hình/tượng Phật  để tâm họ duyên theo cảnh Phật,  đấy là 

cách trợ giúp hữu hiệu đối với người sắp lâm chung. 

  

 Hỏi: Khi đi trợ niệm phải treo hình Phật như thế nào? 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  416 



 Đáp:  Khi người đang bị bệnh nặng, hình/tượng Phật phải được treo/đặt phía dưới chân (giường) của họ. Họ nằm trên giường, 

vừa mở mắt ra thì sẽ thấy hình/tượng Phật ngay chứ không phải 

treo hay đặt hình/tượng Phật  ở trên đầu giường của họ. Treo 

hay đặt trên đầu giường thì khi mở mắt họ sẽ không nhìn thấy, 

bạn phải hiểu điều này. Nếu treo hay đặt được hình/tượng Phật 

cả 3 phía thì quá tốt, để họ nằm ở tư thế nào cũng đều có thể 

nhìn thấy hình/tượng Phật. 



Thêm 

nghe 

được tiếng niệm Phật bên tai, để  dẫn dắt 

thần thức người bệnh nghe danh hiệu Phật, sanh lòng hoan hỷ, 

trong tâm duyên theo tiếng niệm Phật, tâm cảnh người bệnh sẽ 

khai sáng, có cảm giác an toàn, một lòng cầu sanh nước Phật, 

quyết định được vãng sanh Tây Phương Cực Lạc. 

  

 Hỏi: Thưa, khi trợ niệm cho người lâm chung, có cần phải đắp tấm vải vãng sanh hay dùng mền Quang Minh không? 



 Đáp:    Đắp tấm Vãng Sanh hay dùng mền Quang Minh đều không phải là việc quan trọng.  Điều quan trọng thực sự  đó là 

sức công phu tu trì của chính mình, tuyệt đối không phải do nhờ 

đắp tấm vải Vãng Sanh hay mền Quang Minh mà được vãng 

sanh, hay nếu không đắp thì không được vãng sanh. 



Nếu đắp nó mà được Vãng Sanh thì chúng ta cần gì phải tu 

hành, cứ làm ra nhiều tấm vải Vãng Sanh là được, thì mỗi 

người chúng ta đều được vãng sanh cả rồi! Cho nên tấm Vãng 

Sanh hay mền Quang Minh chỉ là thứ trang sức chứ không phải 

là thứ quan trọng.  Điều tối quan trọng đó là phải chuyên cần tu 

 học như lý, như pháp. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  417 



  

 Lý luận và phương pháp niệm Phật vãng sanh đều nằm 

 hết thảy ở trong kinh Đại Thừa Vô Lượng Thọ,  cho nên các vị 

 phải nên đọc tụng kinh này cho kỹ lưỡng thì các vị sẽ hiểu đầy 

 đủ thôi. 

  

 Hỏi:  Thưa, khi trợ niệm cho người lâm chung, có người thỉnh một vị đại đức Mật Tông đến trước người đó rải cát Kim Cang, 

đệ tử đành phải rời khỏi nơi đó. Xin hỏi làm như vậy có đúng 

pháp không? Cát Kim Cang có thực sự siêu độ người mạng 

chung thoát khỏi 6 đường không? 



 Đáp:   Cát Kim Cang giống như là nước Đại Bi, nếu vị Đại đức này là người tu hành có đạo hạnh, tu hành chân chánh, thì sự 

gia trì của họ mới có hữu dụng; còn nếu như người ấy không có 

định lực tu tập sâu, công phu vững chãi thì hiệu quả sẽ không 

lớn. Giống như người chỉ có ‘miệng niệm mà vô tâm’ thì không 

có chút tác dụng nào! 



Nếu không thể  nương nhờ vào người khác được thì phải 

nên nương nơi chính bản thân mình, không nên giao phó hết 

vào sự trợ  sức bên ngoài, vì việc nương cậy vào trợ  sức bên 

ngoài (nhiều phần) có thể không được toại ý. Tốt nhất là nên tự 

quyết tâm tu tập, bản thân nên có tín tâm kiên cố niệm Phật, lập 

công khóa tu hành cẩn thận bằng chính sức của mình. 



Giống như trường hợp một người  ở  Sơn  Đông, bị  bệnh 

ung thư rất trầm trọng, nhờ ông có tín tâm vững chắc mà chứng 

bệnh ung thư đã tiêu mất, việc này thực ra không phải dễ! Hiện 

nay ông còn lưu lại 2 tấm hình để làm kỷ niệm và thường đem 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  418 



ra cho mọi người xem (một tấm chụp  ở  bệnh viện là tấm mà 

ông ta dùng ý chí để  tự  điều trị, tấm thứ 2 thì căn bệnh biến 

mất). Cho nên hãy tin vào chính bản thân mình, tin vào người 

khác là sai rồi. Nếu ông ấy tin vào tài mổ của bác sĩ thì không 

thể bảo đảm tính mạng của mình, ông ấy tự dùng ý niệm của 

mình để chuyển đổi số mạng. Chúng ta có thể dùng pháp sám 

hối,  phát nguyện sám hối thì có thể chuyển đổi tất cả! 

  

 Hỏi: Xin hỏi, con có thể đốt tấm vãng sanh được không? 



 Đáp:  Về việc này tôi không biết rõ, xin quý vị đi hỏi người làm ra tấm Vãng Sanh đó, coi chất liệu ấy có thể thiêu đốt được hay 

không? 



Trong kinh Kim Cang nói rất diệu: “Phàm những gì có 

hình tướng, thảy đều là giả dối hư huyễn,” nên bạn có đốt nó 

hay không đốt nó cũng thế thôi! 

  

 Hỏi: Người đã tắt thở rồi nhưng chưa khâm liệm, xin hỏi có cần đốt đèn dưới chân không? 



 Đáp:    Việc  đốt  đèn dưới chân chỉ là tập tục, một tập tục của người đời. 



Nếu như tiến hành nghi lễ theo pháp Phật thì không cần 

những thứ này. Y chiếu theo pháp Phật làm thì tốt, còn nếu như 

không thể hành tang theo pháp Phật giáo thì bất  đắc dĩ  cũng 

phải dùng nghi lễ theo pháp thế gian. Vì sao? Vì trong nhiều gia 

đình, nhiều anh chị em chưa chắc ai nấy cũng đều học Phật cả, 

nếu bạn khư khư làm theo pháp Phật giáo mà họ không đồng ý 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  419 



cũng không được – “gia hòa vạn sự hưng” – tất cả mọi sự đều 

phải tùy duyên. 



 —()— 

CHƯƠNG 7 

SỰ KHẨN YẾU & CÁCH KHAI THỊ 

CHO NGƯỜI LÂM CHUNG 

---oOo--- 



 Hỏi: Thưa, chúng con phải khai thị như thế nào cho những người bệnh sắp lâm chung khi trợ niệm? 



 Đáp: Nếu người bệnh quá nặng khó lành, thuốc thang vô hiệu, nhưng thần thức còn tỉnh táo, thì thân quyến nên thỉnh bậc tri 

thức đến thuyết pháp khai ngộ cho họ. Thiện tri thức nên đến 

trước người bệnh mà khai thị  rằng:   “Cuộc  đời vốn là khổ, 

 không, vô thường, vô ngã, chỉ có Thế giới Tây Phương Cực Lạc 

 là thật sự trang nghiêm thanh tịnh. Con người  ở  nơi  đây dẫu 

 giàu sang hay phú quý, chỉ trong chớp mắt rồi sẽ thành không. 

 Ở nơi Tây Phương Tịnh Độ thì vĩnh viễn thoát ly nỗi thống khổ 

 luân hồi, mãi mãi thọ hưởng sự an vui thắng diệu. Nên nay thân 

 quyến sẽ vì (ông, bà) mà đối trước Tam Bảo lễ Phật sám hối, 

 tụng kinh niệm Phật, bố thí, phóng sanh ngõ hầu giúp tăng 

 trưởng phước đức cho (ông, bà)...”  Nếu không có bậc tri thức thì nên mời các vị đồng tu Tịnh Độ hiểu biết, đến an ủi khai thị 

cho họ. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  420 





 Chuẩn bị cho người sắp lâm chung 



-    Trước hết chúng ta phải tuyệt đối tôn trọng người vãng sanh, 

nên hỏi những người thân trong gia đình về những suy nghĩ, 

những thói quen, những hoài bão ... trong đời sống thường ngày 

của người bệnh. Phòng khi gặp trường hợp khó độ, thì phải thật 

sự dùng đến phương tiện thiện xảo, chân trí tuệ – là dựa theo 

những sở thích mong muốn của người vãng sanh mà uyển 

chuyển nhạy bén, khai thị thích ứng trước những trăn trở  bất 

thường của họ. 



-    Không nên tự làm theo ý kiến riêng của mình, để tránh 

những việc gây hiểu lầm làm thân quyến của họ nghĩ là chúng 

ta không tôn trọng người lâm chung, đấy là làm ơn mà mắc oán. 

Thật thì cũng không phải dễ dàng gì khi phải đối phó với những 

tình huống như bản thân người bệnh không tin Phật, trong gia 

đình có người tin cũng có người không tin Phật, hoặc cả nhà 

đều không tin Phật. 



-    Tốt nhất là khi đến trợ niệm, ban trợ niệm nên chuẩn bị thiết 

bày khung cảnh  để trợ niệm, kế là khuyên nhắc thân quyến 

trong gia đình cùng sám hối nghiệp chướng cho người bệnh, 

ngăn chận những  điều cấm kỵ .v.v... bạn phải thật khéo léo 

uyển chuyển, chỉ nói những lời thật cần thiết mà vẫn thật đúng 

pháp, để mọi người đều tôn kính. 



- Lời khai thị phải đơn giản rõ ràng, ngôn ngữ càng ngắn 

càng tốt, không được giảng bất cứ lý luận gì, lúc này nói lý luận 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  421 



thì không kịp đâu. Nên tùy theo sở thích của họ mà khai thị cho 

nhạy bén, từ bi hướng dẫn rõ ràng cho bệnh nhân như, “Bạn ơi, 

 sống chết là chuyện thường, đã đến lúc bạn phải xả bỏ báo thân 

 rồi.  Đừng tham chấp vào cái thân đau yếu này nữa mà bị 

 vướng vào khổ nạn! Hãy mau nhiếp tâm niệm A Di Đà Phật 

 cầu Phật tiếp độ về Tây Phương Cực Lạc.  Những gì mà bạn 

 mong cầu, khi đã gặp Đức A Di Đà Phật rồi, Đức Phật sẽ giúp 

 bạn được toại nguyện.. .,” nếu như họ là người không biết Phật Pháp mà bạn nói “gia trì” thì họ sẽ không hiểu, đừng nên có sự 

giải thích vào lúc này, cứ nói là “Phật sẽ giúp bạn”, hoặc “nếu bạn có lòng thành cầu xin thì sẽ có ứng nghiệm,”  những lời này họ nghe hiểu được, họ sẽ vui mừng. Hoặc an ủi họ, “ở thế giới 

 Cực Lạc đời đời kiếp kiếp bạn sẽ gặp được những người tốt, sẽ 

 gặp lại thân bằng quyến thuộc”, “Đức Phật sẽ giúp bạn...,”  

phải từ bi dẫn dắt họ bằng những lời này. 



Nếu họ là người tu Tịnh độ và thân quyến cũng hiểu và tin 

sâu Phật pháp thì dễ làm rồi, cứ y theo sách ‘Sức Chung Tu Tri’ 

cùng phối hợp mà làm. 



Khó nhất là cả gia đình đều không hiểu và không tin Phật 

pháp, rất khó khăn để thuyết phục họ hợp tác với bạn, lúc này 

bạn phải tự thể hiện trí tuệ thật sự của bạn, thể hiện phương tiện 

thiện xảo của bạn mà giúp họ. 

  

 Hỏi: Thưa, khi người sắp lâm chung thì chúng ta sẽ khai thị vào lúc nào, và khai thị như thế nào cho đúng pháp? 



 Đáp:  Người lúc sắp lâm chung, tất cả nghiệp thiện ác mà họ đã tạo trong đời, lúc này đều hiện ra cả. Cho nên chúng ta thấy có 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  422 



nhiều người bệnh, trạng thái khi sắp lâm chung (hoặc trước khi 

lâm chung bốn hay năm ngày, hoặc một tuần), họ thường có 

biểu hiện là nhìn thấy những người thân quyến thuộc đến đứng 

ở ngoài cửa chờ họ – những người mà họ thấy này đều là những 

người thân quyến thuộc đã qua đời rồi. 



Trong kinh Địa Tạng nói rất rõ ràng: “Đó là âm cảnh hiện 

 ra,”  cảnh giới này rất xấu! 



Những người họ thấy đó, có phải thật là người thân quyến 

thuộc của người bệnh không? – Không phải, đó chỉ là oán thân 

trái chủ của họ hóa hiện thành người thân quyến thuộc đến để 

dụ dỗ họ, dẫn dắt họ đi, sau khi dắt đi rồi thì họ sẽ báo thù.  Nếu 

 người bệnh chuyển ý niệm Phật, thì cảnh giới đó sẽ tự biến 

 mất. 



Nên 

người trợ niệm, trong giai đoạn người bệnh sắp lâm 

chung (họ hắt hơi ra) thì cần nhắc nhở người bệnh rằng, “giờ xả 

bỏ báo thân đã sắp đến rồi, hãy buông xả tất cả. Đừng để ý đến 

bất cứ cảnh giới nào khác đang hiện ra, bất kể là ai, dù là Phật, 

Bồ-tát, hay cha mẹ, .v.v...,  cứ nhiếp tâm mà niệm A Di Đà Phật, chỉ một lòng đi theo A Di Đà Phật mà Vãng Sanh,  không theo 

bất cứ một ai khác”.   



Thời khắc này bạn không được tụng kinh vì lời kinh quá 

dài, bạn càng tụng thì đầu óc họ càng rối loạn, khi họ sắp lâm 

chung chỉ khai thị mấy câu như, “nếu thấy Phật A Di Đà đến thì 

 đi theo Ngài, nếu không phải Phật A Di Đà thì cho dù chư Phật, 

 Bồ Tát nào đến cũng đừng để ý đến!” 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  423 





Vì thế thiện tri thức ở bên cạnh, luôn nhắc nhở họ để đánh 

tan mọi vọng niệm, phá tan lời dụ  dỗ  của oán thân trái chủ, 

ngày  đêm  đừng cho gián đoạn tiếng niệm Phật; lúc nào cũng 

phải cảnh tỉnh họ giữ gìn chánh niệm, cùng niệm Phật theo mọi 

người. Khi cơ thể họ suy yếu, nếu không thể niệm thì họ vẫn có 

thể nghe được, hoặc thấy môi họ còn mấp máy thì phải khai thị 

những câu này, rất quan trọng vì giúp họ giữ được chánh niệm, 

phải cốt sao giúp cho họ thành tựu vãng sanh. 



 Chánh niệm là gì?  Là nhất tâm niệm Phật A Di Đà. Đừng để cảnh giới cõi âm hiện ra làm rối loạn họ, công đức bạn sẽ vô 

lượng. Bà Hàn Quán Trưởng vãng sanh thấy rất ít cảnh giới 

này, nhưng vẫn gặp hai lần,  đây là số  lần ít nhất mà tôi từng 

 chứng kiến khi trợ niệm. Bà ấy chỉ gặp có hai lần, hễ Bà vừa nói là tôi lập tức đánh tan ngay, “đừng để ý đến chúng,” bà ấy nói, 

“dạ!” và niệm Phật theo chúng tôi. Bạn chỉ khai thị: “dù họ là 

 người thiện hay người ác, là oan gia hay thân thuộc tất cả đều 

 mặc kệ,  đừng  để ý đến chúng...,”   nếu họ không có nhắc tới những cảnh giới này, thì cứ  một câu niệm Phật mà niệm cho 

xuyên suốt, không cần phải khai thị gì thêm nữa. 

 

 Khai thị cho người đã tắt hơi cho đến khi truy tiến: 

  

 Hỏi: Thưa, khai thị cho người vừa mới tắt hơi, có cần cách một thời gian lại khai thị cho họ không, và họ có được lợi ích gì 

không? 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  424 



 Đáp:  Việc khai thị lúc này không còn cần thiết, người vừa mất (nghĩa là bác sĩ xác định họ đã tắt thở) tốt nhất là sau 12 đến 14 

tiếng đồng hồ, trong khoảng thời gian này chỉ có trợ niệm giúp 

họ bằng một câu niệm Phật. 



Trước khi họ tắt thở (lúc còn bệnh nặng) cũng không nên 

khai thị cũng đừng giảng kinh, cũng đừng xướng niệm những 

thứ này làm gì, đó đều chỉ là quấy rầy họ, lúc này đây chỉ cần 

niệm   A Di Đà Phật. Nếu khai thị thì chỉ  đơn giản khuyên họ 

“cầu sanh Tây Phương Tịnh  Độ,”  đây là điều thọ  dụng nhất! 

 Không  để cho họ có sự suy nghĩ gì khác, để  họ  mất chánh 

 niệm là sai! Nếu như trong lúc đó, họ nhìn thấy người thân nào đó – đã qua đời – xuất hiện, khi họ có hiện tượng này thì hãy 

nhắc nhở  họ, “đừng  đi theo mấy người này dù họ là cha mẹ, 

 anh em, ... hãy chờ khi đức Phật A Di Đà  đến hãy đi theo!” 

hoặc “thấy Phật A Di Đà rồi hẵn đi theo Ngài, còn bất kỳ người 

 nào đến, cho dù là chư Phật Bồ Tát cũng mặc kệ, ” những điều này rất quan trọng. Đừng nên nói thêm điều gì khác nữa! 



Một câu A Di Đà Phật niệm cho xuyên suốt thì đối với họ 

rất có thọ  dụng!  Điều này trong ‘Sức Chung Tu Tri’ và ‘Sức 

Chung Tân Lương’ có nói rất rõ, bạn nên xem nhiều lần cho 

biết. Nhất là khi muốn phát tâm trợ niệm giúp cho người khác 

được Vãng Sanh, thì chính chúng ta cần phải tìm hiểu cho thấu 

đáo phương pháp trợ niệm. Lý luận, phương thức, hay cách 

khai thị trợ niệm phải nên tường tận, vì nếu chính bạn không 

hiểu gì về trợ niệm, thì chẳng những  đã không làm gì lợi ích 

cho họ mà đôi khi còn bị phản tác dụng nữa. 

  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  425 



 Hỏi: Thưa, có người cho rằng khi người bệnh lâm chung hoặc lúc truy tiến vãng sanh phải nên khai thị cho cả người mất lẫn 

oán thân trái chủ  của họ; cũng có người cho rằng không cần 

khai thị, chỉ  cần niệm Phật mà thôi, xin hỏi làm cách nào thì 

đúng pháp hơn? 



 Đáp:   



-    Con người trước khi tắt thở (nghĩa là không thể cứu chữa 

được), thì lúc này câu niệm Phật là quan trọng nhất, nếu khai thị 

vào lúc này tức là đi chệch sang hướng khác, không đúng. 

Người trợ niệm lúc này nên  niệm rõ ràng từng tiếng, niệm chậm theo hơi thở người bệnh, và niệm mạnh tiếng  để phấn 

chấn họ nghe, họ sẽ cố gắng nương theo mà niệm Phật. 



 -     Ngay khi họ  vừa tắt hơi, lúc này cần trợ niệm  đông hơn, 

 phải niệm Phật mạnh và nhanh hơn.  Nếu có cần khai thị thì chỉ khai thị đơn giản như: "  Bạn đã phải bỏ báo thân rồi, mau nhiếp tâm niệm A Di Đà Phật, cầu xin Phật A Di Đà tiếp dẫn 

 vãng sanh Tây Phương Cực Lạc. Nếu thấy có chư Phật hay vị 

 Bồ Tát nào đến thì cũng đừng để ý, đừng đi theo ai khác, chỉ 

 giữ câu niệm Phật mà thôi”. 



-    Nếu như  họ đã tắt thở qua đời, thành thân trung ấm, thì khai thị thật  đơn giản,  chỉ khuyên nhủ  họ  cầu sanh Tây Phương 

 Tịnh Độ, nhất là dặn họ chỉ  đi theo Đức Phật A Di Đà và đừng đi theo ai khác. Lúc này đừng nên giảng  đạo lý gì khác, điều quan trọng chỉ nhắc nhở họ đừng đi sai đường, và phải nói cho 

họ rõ cái lợi ích của sự niệm Phật – thật sự lìa khổ được vui! 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  426 





Nếu gặp người tình chấp sâu nặng, không xả lìa nổi tình 

quyến luyến người thân thuộc, thì nên nói với họ như sau: “Bạn 

 đến thế giới Cực Lạc thì bạn mới có thiên nhãn thông, thiên nhĩ 

 thông, thần túc thông..., bạn có đầy đủ thần thông như thế thì 

 bất cứ người thân quyến thuộc của bạn sanh vào đường nào 

 bạn cũng đều biết, và họ có bị khổ nạn như thế nào bạn cũng có 

 cơ  hội mà giúp đỡ  được. Nên bạn hãy về Thế giới Cực Lạc 

 trước, có như vậy thì bạn mới thật sự sống được mãi mãi bên 

 cạnh những người thân yêu của mình, còn nếu như bạn đi vào 

 đường khác rồi, thì bạn sẽ bị nghiệp lực quấn trói lưu chuyển 

 mà thôi!”  đây là những lời mà thường tình ai cũng rất thích nghe. 

  

 Hỏi: Thưa, trong lúc đi trợ niệm thì việc khai thị cho người đã mất và người bệnh có khác nhau. Xin thỉnh cầu lão Pháp sư hãy 

chuẩn tắc nội dung khai thị để tiện cho các bạn đồng tu tham 

chiếu? 



 Đáp:    Việc khai thị  xưa nay các Tổ  sư  đã có những ý chỉ  rất chặt chẽ, hậu thế chúng ta không nên làm thêm. Người khi sắp 

lâm chung, quan trọng nhất là thời khắc này, không nên cho họ 

khởi lên một vọng niệm nào, chỉ giữ chặt câu Phật hiệu đó là 

nhất tâm niệm “A Di Đà Phật”, cho nên không có loại khai thị 

thứ hai nào cả! 



Lúc này mà nói đến khai thị  đã sai rồi, mà còn cho họ 

nghe kinh nữa lại càng sai, chỉ có câu niệm Phật là tối cần thiết 

quan trọng mà thôi, nếu niệm sau cùng của họ là câu niệm Phật 

thì nhất định sẽ được vãng sanh. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  427 





Còn về Phật pháp, trong bốn mươi tám lời đại nguyện của 

Phật A Di Đà có một nguyện là “mười niệm đến một niệm được 

vãng sanh”. Có được vãng sanh hay không là do ở  một niệm 

sau cùng lúc lâm chung. Cho nên bạn phải   trợ giúp cho họ 

 niệm đến niệm sau cùng, giữ sao cho họ đừng bị mất chánh 

 niệm, tức niệm nào cũng phải là niệm A Di Đà Phật! 

  

 Lúc nào mới cần khai thị? Khi nào họ nói với bạn những 

gì mà họ  đang nhìn thấy, về những người nào đó  đứng bên 

ngoài cửa (những người này là những người thân quyến thuộc 

đã qua đời), nhưng phải hiểu đó chỉ là những oán thân trái chủ 

(của họ) biến hiện để lôi kéo họ lúc này. 



Hãy khai thị cho họ là: “Cảnh giới nào đó có hiện ra bạn 

 không cần để tâm; ngay cả bạn thấy Ngài Địa Tạng Bồ Tát hay 

 Di Lặc Bồ Tát hoặc thấy đức Phật Thích Ca cũng không quan 

 tâm. Dù có thấy chư Phật Bồ Tát nào cũng chẳng cần lưu ý. 

 Chỉ khi bạn thấy đức Phật A Di Đà xuất hiện thì hãy lập tức đi 

 theo Ngài! ” Đây là lời khai thị quan trọng nhất, đừng nói một lời dư thừa nào, một câu xen tạp cũng không được có, điều này 

rất quan trọng! Hãy nhớ rằng, thời khắc này không phải là lúc 

để họ nghe giảng kinh hay lời khai thị nào khác. 

  

 Hỏi:  Thưa, nếu đứa trẻ bị bệnh nặng (ba tuổi trở xuống) sắp từ 

trần, chúng ta có cần khai thị không? Việc trợ niệm cho trẻ nhỏ 

có khác với người lớn không? 



 Đáp: Có sự khác biệt. Vì chúng còn quá nhỏ, chưa có thể hiểu, bạn hãy khéo léo dùng tâm lý để thuyết phục, phải thật uyển 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  428 



chuyển khuyến nhắc chúng mới thành công. Bạn vẫn niệm Phật 

không gián đoạn, treo hay đặt hình/tượng Phật trước mặt chúng, 

hãy khuyến khích chúng niệm Phật, luôn nghĩ nhớ tới hình ảnh 

Phật, và dặn chúng khi thấy đức Phật A Di Đà đến thì hãy đi 

theo Ngài. Khai thị như vậy là được rồi không cần nói nhiều, vì 

có nói nhiều chúng cũng không thể hiểu được! 

  

 Hỏi:  Thưa, cư sĩ (tại gia) đi trợ niệm cho vị sư phụ (đã xuất gia), nhận thấy rằng vị sư phụ này bị chướng ngại nặng, không 

có đủ điều kiện vãng sanh. Như vậy hàng cư sĩ tại gia có nên 

khuyến tấn hay khai thị cho vị sư phụ này buông bỏ vạn duyên, 

giữ  vững tín tâm cầu sanh về thế giới Tây Phương Cực Lạc, 

nhất tâm niệm danh hiệu Phật A Di Đà không, và làm như vậy 

có đúng pháp không? 



 Đáp:  Rất là đúng pháp, khi người tại gia đi trợ niệm cho người xuất gia cũng cần từ bi mà giúp đỡ họ, nếu bạn thức tỉnh được 

họ thì bạn là bậc Bồ Tát, bạn đã thực sự giúp được họ. Lúc này 

đây là thời khắc rất quan trọng cho họ! 



Nếu như thấy tinh thần ý chí của họ không có tập trung, thì 

nên khai thị mấy câu để cảnh tỉnh họ, giúp họ giữ được chánh 

niệm, đây là việc quan trọng hơn bất cứ việc gì khác, cho nên 

bạn đừng e ngại vì hình tướng của người xuất gia, nếu e ngại 

như vậy là bạn không hiểu gì về Phật pháp. 



Bạn thấy trong kinh Phật nói: “Phật pháp là pháp bình 

đẳng,” nên về lý cũng phải bình đẳng, bốn chúng đồng tu phải 

giúp đỡ lẫn nhau, nhất là vào thời điểm họ sắp lâm chung. Đây 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  429 



là giai đoạn thân tứ đại sắp tan rã, thì người xuất gia cũng rất là 

vất vả, rất đáng xót thương. 



Hơn nữa tuy trong hình tướng người xuất gia, nhưng 

không phải ai cũng có cơ hội hiểu rõ chánh pháp, tu trì chánh 

pháp, còn có rất nhiều vấn đề khác nữa..., cho nên nếu gặp phải 

cơ duyên như vậy chúng ta phải giúp họ, nhất định không nên 

giữ sự nghi ngờ hay phân biệt. 

  

 Hỏi:    Thưa,   nếu người bệnh  đã lâm vào trạng thái hôn mê, nhưng người bệnh và gia đình họ đều không tin Phật pháp, nên 

không thể niệm Phật trợ niệm cho họ. Vậy con có nên tụng kinh 

Địa Tạng cho người bệnh không, và trước khi tụng kinh cần 

phải khai thị như thế nào? 



 Đáp:  Tất cả gia đình đều không tin Phật cả ư? Điều này thì thật hơi phiền, nếu như bạn nói họ không tin vào Tịnh độ nhưng còn 

tin vào pháp môn khác thì tạm được; nếu họ tin vào pháp môn 

nào thì cứ dùng nghi thức của pháp môn đó mà làm, kinh hoặc 

luận cũng đều tốt. 



Đối với người cả đời chưa tiếp xúc với Phật pháp, nếu lúc 

lâm chung chưa tắt thở, nghe đuợc danh hiệu A Di Ðà Phật và 

cõi Cực Lạc mà sanh tâm hoan hỷ, tín thọ phát nguyện vãng 

sanh thì nhất định sẽ được sanh. Dù học Phật một ngày họ cũng 

có thể vãng sanh! 



Trước kia khi tôi còn ở Mỹ, có một vị cư sĩ, khi sắp lâm 

chung mới nghe biết đến Phật pháp, nhưng ông vẫn được vãng 

sanh. Vì khi sắp lâm chung, ông niệm được một niệm đến mười 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  430 



niệm Phật hiệu – nguyện thứ 18, trong 48 lời Nguyện của Đức 

Phật A Di Đà – nên ông được vãng sanh. Nhờ do có nhân 

duyên thù thắng, ông gặp được thiện tri thức nhắc nhở – đánh 

thức thiện căn đời quá khứ của ông – ông đã niệm Phật không 

gián đoạn, không có hồ nghi; nên dù với khoảng thời gian rất 

ngắn (khoảng hai, ba ngày) ông vẫn  được thành tựu, và sự 

thành tựu này chính là do ông biết nương vào nguyện lực từ bi 

cùng tột của Phật A Di Đà. 



Điều quan trọng nhất khi khai thị cho người sắp lâm chung 

là khuyên họ buông bỏ vạn duyên, buông bỏ tất cả những gì mà 

họ còn đeo mang. Buông bỏ ý niệm chấp trước vào chuyện thế 

gian như tài sản, sự nghiệp, người thân, quyến thuộc – đây là 

những chướng ngại rất lớn. Buông bỏ  vạn duyên, nhất tâm 

hướng Phật, đi vãng sanh theo Phật, đây mới là Pháp tối thượng 

thừa. 



 Nên tu phước cho người mất: 

  

Trong kinh Địa Tạng có dạy: “hãy bảo thân quyến  đem 

 của cải của người vừa từ trần – vật họ yêu thích nhất – đem 

 bán đi làm phước để hồi hướng cho người ấy”. Trong việc tu 

phước, việc thù thắng nhất là cúng dường Tam Bảo. Cách thức 

cúng dường Tam Bảo là tạo tượng Phật, nếu như không có 

nhiều tiền của thì có thể in hình Phật. Qua sự  kết duyên mà 

chúng ta thường làm là ấn tống hình/tượng Phật,  được gọi là 

cúng dường Phật bảo.  Ấn tống kinh sách (kể  cả dùng CD, 

DVD, mp3, đưa lên online hay youtube .v.v...) gọi là cúng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  431 



dường Pháp bảo. Cúng dường cho người xuất gia chân chánh 

gọi là cúng dường Tăng Bảo. 



Như vậy hãy dùng những đồ vật họ tích lũy, yêu thích mà 

đem cúng dường Tam bảo, rồi hồi hướng những công đức này 

cho họ; để đích thân họ nghe thấy hiểu rõ là những thứ này chỉ 

là vật ngoài thân (dù họ  rất yêu thích nhưng khi chết cũng 

không thể mang theo được). Nhờ vào công đức cúng dường 

này, họ có thể hưởng dụng và không còn vương vấn buồn lo! 

Nếu như họ là người giàu có thì cúng dường nhiều hơn, khi xưa 

có người đem ngôi nhà mình ở để cúng dường Tam Bảo, công 

đức cúng dường này tất càng lớn hơn. 



Trước đây khi chúng tôi đến Nam Kinh, tại đây tôi có đi 

thăm viếng nơi cư  sĩ  Dương Nhân Sơn, người sáng lập viện 

khắc Kinh Kim Lăng. Cư sĩ Dương Nhân Sơn vô cùng ngưỡng 

mộ sự nghiệp dịch kinh của đại sư Huyền Trang, vì thế nên ông 

đem toàn bộ những kinh luận mà pháp sư Huyền Trang đã dịch 

để in ấn lưu hành. Sau khi vãng sanh, ông ấy đã hiến ngôi nhà 

của mình để làm nơi khắc Kinh mà cúng dường Tam Bảo. Đây 

là việc làm của người giàu có, cách cúng dường này rất là thù 

thắng, vì ông ấy là người học Phật – ông ấy hiểu việc cúng 

dường ấy là tài thí, pháp thí, vô úy thí... đều có đủ cả. Ông hiểu 

trong các thứ cúng dường thì cúng dường pháp là thù thắng hơn 

hết, nên ông đã hiến ngôi nhà của mình mà làm nơi khắc kinh. 



Cư sĩ Dương Nhân Sơn niệm Phật cầu vãng sanh. Nếu ông 

không niệm Phật cầu vãng sanh, thì với công đức này ông ấy 

cũng được sanh lên cõi trời hưởng phước! Những chuyện như 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  432 



vậy đều là những tấm gương tốt đáng để cho hậu thế chúng ta 

noi theo 

 —()— 

CHƯƠNG 8 

 

SỰ HỮU DỤNG CỦA VIỆC TRỢ NIỆM VÀ 

TINH THẦN CỦA NGƯỜI ĐI TRỢ NIỆM 

 

 Hỏi:  Thưa, vì sao người sắp mạng chung mà nghe được danh hiệu của Phật, thì bao nhiêu tội chướng đều có thể tiêu trừ? 



 Đáp:  Lúc sắp mạng chung là thời điểm tối quan trọng, cũng là thời điểm khiến người hấp hối dễ phát khởi thiện tâm cầu sám 

hối nhất (dầu có tạo tội cực trọng  đi nữa), nếu chúng ta giúp 

thức tỉnh họ bằng cách niệm danh hiệu Phật. 



  Khi họ nghe tiếng niệm Phật, mà khởi lên tâm ăn năn sám 

hối thì có thể    diệt được vô lượng tội nghiệp, gieo trồng vô 

lượng thiện căn. 



Phút giây này nằm trên giường bệnh, thì làm sao họ có thể 

tu sửa, đoạn ác tu thiện được? Người khi sắp chết, thiện căn rất 

dễ trổi dậy, nếu lúc lâm chung  tâm muốn  đoạn ác tức là đã 

 sanh thiện tâm, lương tâm cầu sám hối là đã giác tỉnh, đích 

 thực vô cùng vi diệu – khi lâm chung chỉ cần một niệm sám hối là có thể tiêu trừ hết thảy nghiệp tội,   họ có thể tránh được tội 

 đọa ngục vô gián! 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  433 







Nếu sức sám hối này mạnh mẽ thì họ có thể sanh lên cõi 

trời, giúp họ sanh lên cõi trời Đạo Lợi, có thể sanh vào cõi trời 

người để hưởng phước. Hoặc được Vãng Sanh nếu họ chí thành 

niệm Phật và cầu sanh Tịnh độ. 



  Còn nếu như người bệnh nghe niệm Phật mà không có chút 

tỉnh giác, không sanh lòng sám hối là do họ trước đây không 

tin Phật pháp, không muốn niệm Phật. Nhưng dầu sao việc 

trợ niệm cũng giúp cho họ  cơ  hội “một lời qua tai, Bồ  Đề 

muôn thuở!” 

  

 Hỏi: Người đi trợ niệm nếu tâm không được thanh tịnh, xin hỏi người lâm chung có được lợi ích gì không, nếu không thì người 

này có nên lui ra không? 



 Đáp:  Cuộc trợ niệm được viên mãn hay không nhờ ở nơi tâm chân thành, thanh tịnh của người đi trợ niệm. Đi trợ niệm mà 

tâm không chân thành, niệm Phật không được chuyên nhất, tâm 

hoang mang sanh nhiều loạn tưởng – cảnh tùy tâm chuyển – 

nhất định sẽ tạo nên từ trường không thanh tịnh. Nhất là sự xúc 

cảm (vào thời khắc này) của người lâm chung rất bén nhạy, tâm 

bạn không thanh tịnh chuyên nhất sẽ làm phương hại  đến họ. 

Nếu không có thành ý cũng tạo ra từ trường niệm Phật không 

tốt, tức đã quấy rầy từ trường “thành tâm thành ý” của người trợ 

niệm khác, tốt nhất là nên tránh ra, làm như vậy có lợi hơn cho 

người mất. 



Chúng ta hãy để tâm thể nghiệm cho thật kỹ, nếu  đi trợ 

niệm chỉ có miệng niệm mà tâm, không phát khởi lòng thương 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  434 



yêu chân thành thì không có hữu dụng. Còn nếu bạn niệm Phật 

với lòng từ bi cùng tột và công phu đã thành phiến, sẽ giúp 

người sắp lâm chung nhiều cơ hội được siêu độ, cái lý là ở đây. 

Cho nên mới hiểu, nếu bạn tu được định, tâm được thanh tịnh 

tất sức trợ niệm có được lợi ích hữu dụng không thể đếm hết. 

  

 Hỏi:   Thưa, tuy có tâm chân thành nhưng công phu niệm Phật chưa được thuần thục thì sức trợ giúp có được sẽ rất nhỏ phải 

không? Như vậy có nên tiếp tục tham gia vào việc trợ niệm nữa 

hay không? 



 Đáp:   Bạn nói không sai! Tuy bạn rất chân thành phát tâm giúp đỡ trợ niệm, nhưng công phu niệm Phật lại chưa thuần thục, thì 

công đức trợ niệm đạt được sẽ không nhiều.  Nếu bạn có công 

 phu tu hành thì mới tô bồi  được công đức,  có công đức thì 

 tâm sẽ thanh tịnh, tất việc hộ niệm mới dễ được viên mãn. 

  

Tuy công đức trợ niệm có được không nhiều, nhưng do 

bạn có tâm thành khẩn thiết tha thì bạn vẫn có thể tham gia giúp 

đỡ trợ niệm được. Và nhờ tham gia trợ niệm nhiều lần, sẽ giúp 

cho công phu niệm Phật của bạn thuần thục, tăng trưởng thêm 

lên, nếu được như vậy mới là đúng pháp.   

  

 Hỏi:  Thưa, khi lâm chung nếu bị hôn mê khiến quên mất câu niệm Phật. Xin hỏi làm thế nào để đề phòng? 



 Đáp:  Phật dạy trong kinh A Di Đà: “Người đó lâm chung tâm không điên đảo, nhất định được vãng sanh về nước Cực Lạc của 

Phật A Di Đà.” Vãng sanh không thể sanh bệnh, nếu bệnh bị 

mê sẽ quên mất câu niệm Phật, dù có người trợ niệm cũng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  435 



không nghe được. Dù cho có đông người trợ niệm, nhưng bản 

thân người bệnh còn vọng tưởng, điên đảo – người bị điên đảo 

khi sắp lâm chung thì làm sao biết chính xác đường nào mà đi 

đây? Không biết  đi  đường nào nữa thì làm sao mà trợ niệm! 

Trường hợp như  vậy thì xảy ra rất nhiều, lúc này người trợ 

niệm cũng chỉ có thể cố gắng hết sức mình mà làm thôi. 



Cho nên được vãng sanh hay không, nhất  định còn tùy 

thuộc vào người bệnh, người khác đến giúp họ, nếu họ hoan hỷ 

tín thọ nghe theo thì tốt, còn như nếu họ không muốn thì làm 

sao mà giúp được đây! 

  

 Hỏi: Thưa, người bị điếc, khi lâm chung nếu trợ niệm cho họ 

thì có hiệu quả không? 

 Đáp:  Người điếc tuy không nghe được tiếng vì nhĩ căn của họ 

bị chướng ngại, nhưng thần thức của họ không có chướng ngại. 



 Lúc lâm chung là lúc lục căn phân tán ngưng họat động 

 nên mất hết tác dụng, chỉ có thần thức là còn nhận biết, nên 

 niệm Phật nhất định vẫn có hiệu quả. 

  

 Hỏi:  Thưa, cả đời họ chỉ tạo ác nghiệp, vậy lúc lâm chung trợ 

niệm cho họ có được hữu dụng không? 



 Đáp:    Đại sư Liên Trì nói rất hay: “Ác  đầu chẳng ngại thiện sau,”  một người khi còn trẻ tạo ác, về sau biết thức tỉnh hối hận vẫn còn kịp.  Vì tánh người vốn thiện, tự tánh đã có sẵn đây, 

 chỉ cần biết quay đầu thì nó hiện tiền. Thậm chí như vua A Xà Thế, khi lâm chung mới biết thức tỉnh, mới biết sám hối;  miễn 

 hơi thở còn chưa dứt, chỉ cần một niệm quay đầu lại là bờ giác 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  436 



 ở trước mắt, nếu biết quay trở lại tâm mình để thấy thật tánh, tất sẽ được giải thoát. 



Nên không thể cho rằng người này tạo ác quá nhiều, khi 

họ lâm chung chẳng cần quan tâm đến, vậy là sai rồi. Khi họ 

lâm chung vẫn phải từ bi giúp đỡ trợ niệm cho họ, vẫn là 

thường hay khuyên nhắc họ; nếu họ khởi một niệm thức tỉnh 

quay lại trở về bờ giác, cầu sanh Tịnh độ, tức là bạn đã giúp họ 

thoát khỏi sáu cõi luân hồi để đi làm Phật, công đức này không 

thể đếm hết được, bất cứ việc tốt nào ở thế gian cũng đều không 

có thể so sánh được với việc này. 



Bạn  đưa một người  đi làm Phật, hay nếu ngay trong đời 

này có cơ  hội  đưa  được vài người  đi vãng sanh thì chính bạn 

tương lai lúc vãng sanh sẽ không có vấn đề gì. Họ sẽ tri ân báo 

ân, họ nhất định sẽ nói với Phật A Di Đà, “đều do nhờ bạn giúp 

đỡ mà họ có thể đến được thế giới Tây Phương Cực Lạc,” họ sẽ 

kéo Phật A Di Đà mau mau mà đi tiếp dẫn bạn… Nên phải 

nhiệt tâm, không nên ghét bỏ người tạo ác, đến khi họ lâm 

chung cũng phải từ bi giúp đỡ thành tựu cho họ. Chỉ cần tâm 

của chính chúng ta chân thành, tâm chân thành sẽ có cảm ứng, 

có thể giúp đỡ được họ. 

  

 Hỏi: Thưa, những người sống ở Quảng Châu, các cư sĩ nơi đó rất sợ giúp trợ niệm cho người lâm chung vì e ngại công phu 

chưa đủ sức; họ thường thỉnh pháp sư ở Singapore sang để giúp 

trợ niệm, làm như  vậy có hữu dụng hay liệu có sanh ra mâu 

thuẫn gì không? 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  437 



 Đáp:  Là người Phật tử, bất luận tại gia hay đã xuất gia, khi đi trợ niệm  đều cần phải có cái tâm chân thành, tâm bình đẳng, 

tâm thanh tịnh để người mất có được nhiều lợi ích, nhất định lợi 

ích mà họ nhận được cũng hữu dụng hơn, đây là cái lý muôn 

đời! 

  

 Hỏi: Thưa, sau khi được trợ niệm, sắc mặt người mất trở nên đẹp đẽ, thân thể mềm mại hơn.  Đó có phải do công đức của sự 

trợ niệm không? 



 Đáp:  Người tu niệm Phật như chúng tôi, đã nhiều lần tiễn biệt những người bạn đồng học đồng tu vãng sanh, chúng tôi có khá 

nhiều kinh nghiệm: lúc họ ra đi gương mặt rất khó coi, thân 

người bắt đầu lạnh cứng; nhưng khi được mọi người trợ niệm từ 

10 đến 12 tiếng đồng hồ trở lên, nhìn thử lại thì thấy gương mặt 

họ thay đổi rất đẹp đẽ, thân thể mềm mại hơn, do đó có thể nói 

công đức trợ niệm thù thắng không thể nói hết. 



Khi có những hiện tượng thay đổi như  vậy, có thể xác 

quyết là họ được vãng sanh Tây Phương không?  Những yếu tố 

 này chưa đủ để khẳng định là họ được vãng sanh Tây Phương!  

Cho dù nếu họ không thể vãng sanh, nhưng được nhiều người 

niệm Phật giúp thì cũng có nhiều điều lợi ích: 



o  Một, nếu bản thân họ có thiện căn sâu dày, cả đời không tạo 

trọng nghiệp, nghe được tiếng niệm Phật sẽ cảnh tỉnh họ, sẽ 

giúp cho thần thức của họ chuyển sanh vào các cảnh giới an 

lành, điều này thì chắc chắn. 

o  Thứ hai là giảm thiểu  sự  đau khổ  của họ, cho dù nếu  ở 

đường ác gặp nhiều oán thân trái chủ  đi nữa, với sự niệm 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  438 



Phật hồi hướng này của chúng ta cũng có thể giúp họ hóa 

giải với oán thân trái chủ, oán thân trái chủ  sẽ không đến 

làm phiền họ nữa. 

  

 Hỏi: Thưa, nếu người lâm chung lúc còn sống niệm Phật cầu sanh Tịnh  Độ, nhưng thân quyến con cái lại không hiểu Phật 

pháp, không muốn nghe lời khuyến giải của ban trợ niệm, cũng 

không muốn tham gia niệm Phật, nếu chúng ta ở  đó trợ niệm 

chẳng khác gì đi giữ cái thây người chết; và sau khi ban trợ 

niệm ra về, thì thân quyến họ lại tiếp tục sát sanh ăn uống như 

thường. Xin hỏi với tình huống này, ban trợ niệm có nên tiếp 

tục đến để trợ niệm hay không? 



 Đáp:  Việc trợ niệm là do tâm từ bi, cho dù người nhà họ [thậm chí trong xã hội hiện thời] có những kẻ phản đối niệm Phật, bài 

xích người niệm Phật, hủy báng người niệm Phật, thậm chí có 

những kẻ phát tâm muốn tiêu diệt pháp môn Niệm Phật, thì họ 

cũng đều thuộc trong Liên Trì Hải Hội. Nguyên nhân gì vậy? 

Vì “Một lời qua tai, Bồ  Đề muôn thuở,” danh hiệu A Di Đà 

Phật vừa lọt qua tai vĩnh viễn trở thành hạt giống đạo. Nay kẻ 

ấy bài xích Phật pháp là vì mê hoặc, sau khi chịu quả báo xong, 

nhân duyên chín muồi – vẫn là vì chủng tử A Di Đà Phật trong 

A Lại Da Thức của kẻ ấy chín muồi – nói cách khác, họ nhất 

định vãng sanh Cực Lạc. 





Đời này chỉ sợ nhất điều gì?  Sợ nhất là trong một đời 

 này quý vị hoàn toàn không có duyên phận được nghe đến danh 

 hiệu Phật, đó mới thực sự là khổ. Nghe rồi phản đối không sợ! 

Tạo ác nghiệp cũng không sợ! Thiện căn ấy – được nghe danh 

hiệu A Di Đà Phật – là chủng tử Kim Cang, vĩnh viễn bất hoại, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  439 



cho nên vẫn có lợi ích. Đã nói là có lợi ích, thì nếu chúng ta có 

thời giờ, có cơ hội, hãy cố gắng từ bi giúp đỡ họ cho tốt. 

  

 Hỏi: Các bạn đạo phát tâm đi trợ niệm, nhưng đôi khi vẫn có các ý kiến bất đồng. Xin cho con hỏi, trong giây phút sanh tử 

quan trọng của người sắp lâm chung, thì làm thế nào để giữ 

được “kiến hoà đồng giải, khẩu hoà vô tranh” khi đi trợ niệm? 



 Đáp:   “Kiến hòa đồng giải,” hãy bỏ đi tất cả các tri kiến khác biệt, chỉ giữ câu Phật hiệu “A Di Đà Phật” thì không còn gì trở 

ngại. Người tu niệm Phật, biết niệm A Di Đà Phật mà vẫn còn 

giữ sự hơn thua, còn tranh đấu bàn phải bàn quấy, thì coi như 

phá hỏng sự thuần thiện niệm Phật của chính bản thân mình rồi! 



Nếu người  đi trợ niệm tuy đông, nhưng không chịu lắng 

nghe nhau, tri kiến lại bất  đồng, ai cũng thủ chấp vào ý kiến 

riêng của mình, phát biểu ồn ào, hành động lộn xộn, gây phiền 

não, làm rối loạn thêm... thì quả thật là bất lợi, sẽ làm tổn hại rất lớn đến việc trợ niệm cho người bệnh, có thể sẽ là nguyên nhân làm cho người sắp lâm chung mất phần vãng sanh. 



Nên người  đi trợ niệm không cần có ý kiến gì khác, chỉ 

cần nhất tâm nhất ý, chí thành chí kính niệm Phật giúp người 

vãnh sanh, ngoài ra nhất  định không nên có ý kiến nào khác. 

Nếu không bạn sẽ gây trở ngại, vì ý niệm bất hòa sẽ phá hỏng 

từ trường niệm Phật của người sắp lâm chung, sẽ gây hại cho 

họ. Nếu bạn hại họ thì tương lai sự vãng sanh của bạn cũng sẽ 

có người hại lại, nhân quả báo ứng chính là như vậy! Cho nên 

khi đi trợ niệm cần phải buông bỏ hết tất cả thành kiến xuống! 

  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  440 



 Hỏi: Thưa, trong cùng một đạo tràng, sự hiểu biết về việc tiễn vãng sanh có khác nhau, như  vậy có gây bất lợi cho việc trợ 

niệm hay siêu độ vong linh hay không? 



 Đáp:  Đúng vậy! Tri kiến bất đồng quả thật bất lợi, tất nhiên sự 

tổn hại này rất lớn. 

  

 Hỏi: Chỉ  cần có người thỉnh, hàng đệ  tử  đều tổ chức  đến trợ 

niệm, bất luận là người sắp lâm chung có học Phật hay không. 

Nhưng  đôi khi có tới mấy người vãng sanh trong cùng một 

ngày, vì lúng túng không thể sắp xếp việc trợ niệm cho tốt đẹp, 

nên sự thành tựu tất nhiên cũng không được viên mãn lắm. Xin 

hỏi gặp trường hợp như  vậy, chúng con phải làm thế nào để 

việc trợ niệm được viên mãn? 



 Đáp:  Cuộc trợ niệm có viên mãn hay không là do ở tâm chân thành, tâm thanh tịnh từ bi của người trợ niệm. Nếu người đi trợ 

niệm mà tâm không thanh tịnh, lại rắm rối hấp tấp, không thể 

giữ tâm bình khí hòa trước mặt người lâm chung, thì làm sao có 

thể khai thị chính xác để giúp họ? Bạn tu niệm Phật cũng đều 

phải hiểu rõ , lòng chân thành thanh tịnh từ bi của bạn sẽ tạo 

 ra một bầu không khí an lạc cho người lâm chung, nhờ vậy họ  được thanh thản an lành mà niệm Phật.  Nên người mất 

 hưởng được lợi ích bao lớn đều dựa trên sự lợi ích trợ niệm 

 của người thân và người trợ niệm. 





Nếu  đi trợ niệm mà hấp tấp, vội vã, tâm không thanh 

tịnh, tất sẽ vô tình tạo ra những hành động hay những lời nói sai 

lầm mà không hay. Cho nên hình thức thì có, mà thực chất thì 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  441 



không, tất sẽ như bạn nói “sự thành tựu không được viên mãn 

lắm!” 



Việc trợ niệm muốn được viên mãn cũng cần phải kết 

hợp với sự tu hành thanh tịnh của bạn, và bản thân bạn cũng 

phải có sự hiểu biết về các kinh sách của Tịnh tông, phải hiểu 

kỹ lưỡng phương pháp và cách giải quyết ứng dụng sao cho khế 

lý khế cơ khi đi trợ niệm. Nên thường phải tiến tu niệm Phật  để 

 mỗi ngày mỗi tiến hơn, phòng khi có việc giúp người mới được hữu dụng!   

  

 Hỏi: Vậy người vãng sanh Cực Lạc thật sự sẽ giúp ích gì cho người trợ niệm? 



 Đáp:  Họ sẽ hiện ra thoại tướng rất tốt lành để giúp cho người trợ niệm thêm tăng trưởng sự tín tâm, phàm làm việc gì cũng sẽ 

có sự hỗ tương cho nhau, đó là định lý muôn thuở. 

  

 Hỏi: Thưa, có một đạo tràng nhỏ ở Hồng Kông, do một vị pháp sư giảng kinh dẫn dắt mọi người tu hành, ông thường nhấn 

mạnh phải y theo tài liệu của hội Tịnh tông mà tu học. Nhưng 

năm ngoái, trong đạo tràng có một bạn đạo vãng sanh, một số 

bạn đồng tu muốn tham gia trợ niệm cho họ, nhưng vị pháp sư 

nói rằng: “nên tu tâm thanh tịnh,” và cấm mọi người không 

được đi trợ niệm! Xin hỏi vị pháp sư này làm vậy có đúng pháp 

không? 



 Đáp:  Mỗi một đạo tràng đều có phương pháp và quy củ riêng của đạo tràng đó, nhưng việc trợ niệm rất là quan trọng, không 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  442 



chỉ người vãng sanh được lợi ích mà bản thân của người trợ 

niệm cũng được lợi lạc. 



Vào thời điểm họ sắp vãng sanh, công đức của sự trợ niệm 

thù thắng hơn bất cứ việc gì. Tại sao? Vì họ có được vãng sanh 

hay không là quyết định vào lúc này, thời điểm này mà giúp họ 

thì lợi ích nhiều hơn gấp trăm lần lúc bình thường, công đức 

cũng rất là thù thắng. Chúng ta giúp trợ niệm người khác thì sau 

này chúng ta vãng sanh sẽ có rất nhiều người  đến trợ niệm, 

nhân quả là như vậy. Nếu như bạn ngăn trở người đi trợ niệm, 

thì tương lai khi bạn vãng sanh sẽ không có ai đi trợ niệm cho 

bạn. 



Nếu chúng ta nghĩ đến sự việc này, thì không những hãy 

khích lệ người khác trợ niệm mà nếu gặp cơ duyên cũng phải 

đích thân đi, nếu bạn không tự  đi thì khi bạn vãng sanh ai sẽ 

hoan hỷ trợ niệm giúp bạn đây? Nghiệp nhân quả báo thôi! Luật 

nhân quả trong kinh đã từng nói đến, không gì là không tự làm 

tự chịu, cho nên trồng nhân tốt cho mình, cho người, thì nhất 

định sẽ được quả báo tốt. 

  

 ---o0o--- 



 Hỏi: Thường  được mời  đi làm Phật sự cho người lâm chung, hoặc người bệnh, chúng con thường tụng kinh Địa Tạng hoặc 

Tam Thời Hệ Niệm. Xin hỏi chúng con có nên nhận tiền lì-xì 

không? 



 Đáp:  Việc đi trợ niệm là việc làm để kết duyên, đó là việc rất tốt!  Khi người lâm bệnh thì họ rất cần sự an ủi; khi người sắp 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  443 



 lâm chung họ rất đau đớn về thể xác và hãi hùng với nỗi sợ 

 chết, nên họ cần giúp vượt qua nỗi sợ chết.   





Bạn cần hiểu rằng, người lâm chung trong những giờ 

phút cuối cùng này bên cạnh sự đau đớn về thể xác do tứ đại 

phân ly, họ lại phải trực diện với vô vàn những cảnh tượng hãi 

hùng kinh sợ mà trong đời họ chưa hề trải qua, khiến cho họ vô 

cùng sợ hãi cái chết. Nên việc trợ niệm cho họ rất là quan trọng, 

nếu có cơ hội thì nên làm bằng tất cả thành tâm thành ý. Hãy 

giúp đỡ cho họ đừng bị điên đảo, đừng mất chánh niệm, giúp 

cho họ được sự lợi ích. Hãy thương xót họ! 



Còn nếu bạn tụng một thời kinh rồi nhận bao nhiêu tiền lì-

xì đó, thế là bạn buôn bán rồi, bạn đem Phật pháp ra làm sản 

phẩm trao đổi mua bán là có tội rồi, không được làm như vậy, 

nhất quyết không nên mảy may vì danh lợi hay tiền bạc! 

  

 Hỏi: Con đã từng khuyên một người bệnh ung thư vào thời kỳ 

cuối, nên niệm Phật cầu sanh Tây Phương Tịnh  Độ. Nhưng 

người bệnh này lại quan niệm rằng: hãy trợ niệm để cầu cho họ 

hết bệnh, khoẻ mạnh lại, không nên cầu cho họ vãng sanh Tịnh 

Độ. Xin hỏi nếu gặp trường hợp như vậy thì phải làm sao? 



 Đáp:  Thì bạn cứ cầu cho họ khoẻ mạnh lại là được rồi! Đức Phật  đã dạy chúng ta: “Hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công 

đức.” 



 Họ chưa thể  rời bỏ thế gian này, tuy thế gian này rất là 

 khổ, sống ở thế gian này quả thật không có ý nghĩa gì. Nhưng tại sao họ vẫn không cầu vãng sanh? Tại vì họ không hiểu, vẫn 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  444 



còn bị mê hoặc đối với chân tướng vũ trụ nhân sinh, cho nên 

Phật chỉ độ người “có duyên”, câu nói này thật quan trọng! 



Người sắp lâm chung, khi bạn khuyến tấn họ niệm Phật 

cầu vãng sanh Tịnh  Độ, nếu họ  rất hoan hỷ  tức người  đó “có 

 duyên”; còn nếu như họ thấy phiền ghét và còn sợ bị chết, tức là họ  “không có duyên”, mà nếu không có duyên thì không thể 

cưỡng ép họ được. 



Thậm chí có nhiều người niệm Phật cả  một  đời, nhưng 

khi lâm chung lại nhất  định không chịu niệm Phật. Vậy phải 

làm sao? Thì giúp họ niệm danh hiệu Quan Thế Âm Bồ Tát, vì 

họ không muốn đi chết đâu! Vậy cũng tốt, giúp họ niệm Quan 

Thế Âm Bồ Tát là tốt rồi, hay niệm Địa Tạng Vương Bồ Tát để 

tiêu nghiệp chướng cũng tốt, cũng là niệm danh hiệu Phật, Bồ 

Tát thôi – “một lời qua tai, Bồ Đề muôn thuở,” dẫu như đời này 

họ không được thành tựu vãng sanh. 



Họ không muốn cầu vãng sanh vì họ còn  chấp  đắm tấm 

 thân này là của mình!  Phàm phu có sai khác với chư Phật và Bồ 

Tát ở chỗ này, chư Phật và Bồ Tát biết chúng sanh từ đâu đến 

và chết đi về đâu; còn phàm phu thì không biết sanh tử từ đâu 

đến và chết sẽ đi về đâu, cho nên rất sợ chết. Cũng không biết 

 một lần sanh tử là một lần đau khổ!  – Người chết đi rồi đâu có phải là chấm dứt, chết chỉ như là thay bỏ cái thân xác này thôi – 

Dưới con mắt của chư Phật, Bồ Tát, các Ngài biết rất tường tận 

thân không phải là của ta, thân chỉ như bộ quần áo mặc, và khi 

cũ rách thì phải thay bộ mới. Vậy mà phàm phu cứ chấp đắm 

tấm thân này là của mình, rồi cứ thúc nhau đi mãi trên con 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  445 



đường sanh tử tiếp nối đời này rồi đời sau, khổ không hề ngừng 

dứt! 

  

 Hỏi: Sau khi giúp người bạn đồng tu niệm Phật hơn hai mươi mấy tiếng đồng hồ, chúng con thấy một làn khói trắng thoát ra 

từ đỉnh đầu người mất, khoảng hơn mười phút sau hiện tượng 

này mới chấm dứt. Vậy đó có phải là biểu hiện của sự việc vãng 

sanh không? Nếu người này chưa vãng sanh nhưng người 

hoằng pháp lại nói với đại chúng rằng người ấy đã vãng sanh 

rồi, xin hỏi như vậy có đúng pháp hay bị lỗi lầm gì không? Nếu 

việc này là sai, nhưng đã được ghi âm phổ biến rồi thì nên làm 

cách nào để cứu vãn? 



 Đáp:  Bạn nói như vậy không phải là rốt ráo! Trên phương diện bản thể, pháp là tất cả và không hề có đúng sai phân biệt. 

Nhưng trên phương diện đối trị để khai ngộ về pháp này, thì chỉ 

có  các lời lẽ và các phương tiện nào thuận theo pháp và đưa 

 đến sự chứng ngộ về pháp mới được gọi là pháp, ngoài ra là 

 phi pháp. Nếu chúng ta coi những gì Phật dạy để khai ngộ cho chúng ta là phương tiện, thì tự  tướng của pháp chính là cứu 

cánh mà phương tiện này đưa  đến; hay nói một cách khác là 

“Phật pháp vừa là phương tiện vừa là cứu cánh.” 



Trong Tứ Y Pháp, đức Thế Tôn đã dạy chúng ta:  “Y 

 nghĩa, bất y ngữ10” , “Y trí, bất y thức11”. Nếu vì người khác 10 Y nghĩa, bất y ngữ: Nương vào ý nghĩa, đừng dựa vào lời nói. 

 11 Y trí, bất y thức: Nương theo trí, không nương theo thức. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  446 



giảng nói, chúng ta không thể không hiểu quy tắc này, đây là 

quy tắc thù thắng nhất được đặt ra nhằm giúp cho chúng ta hạnh 

trực để tự thân chúng ta tu học. 



Nếu như tâm của chúng ta thuần thiện, mong cầu dẫn dắt 

người khác khởi tín tâm đối với Tịnh  Độ; nên dù chưa xác 

quyết được rằng người lâm chung đã vãng sanh hay chưa được 

vãng sanh, nhưng với cái tâm thiện hạnh từ bi muốn khuyến 

dẫn chúng sanh – bất cứ chúng sanh nào muốn được giải thoát 

khỏi sự luân hồi khổ  đau – giúp những chúng sanh này phát 

khởi  được niềm tin niệm Phật cầu sanh Tịnh  Độ, tương lai 

những  đối tượng này cũng sẽ có thể  được thành tựu, nếu làm 

được vậy thì họ  vẫn có công đức. Dầu sao với những thoại 

tướng tốt đẹp của người ra đi, sẽ giúp cho nhiều người phát tín 

tâm, sanh khởi ý niệm mong cầu vãng sanh, tương lai họ cũng 

có thể sẽ nhất định được vãng sanh. 



Việc thấy một làn khói trắng nhỏ thoát ra từ một điểm nào 

đó trên thân của người mất khi thần thức thoát xác; hiện tại 

bằng nhãn quan khoa học thì cho rằng, “trong cơ thể họ có một 

ít khí trệ và lúc này nó phát tiết ra ngoài qua phần nào đó của cơ 

thể,” đây là cách lý giải của khoa học hiện nay. Họ không thừa 

nhận đó là thoại tướng lành, họ cho đó là hiện tượng vật lý, hiện 

tượng vật chất, cách giải thích của họ cũng không thể nói là sai, 

chỉ do có hai lối nhìn khác biệt nhau, phương pháp và chỗ 

nghiên cứu sâu cạn của hai bên có khác nhau. 



  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  447 





Cho nên pháp không có định pháp, điều quan trọng là 

người nói pháp họ nói bằng cái tâm như thế nào, nếu như đúng 

cái tâm từ bi thuần tịnh,  khuyên dẫn chúng sanh kiến lập tín tâm với Tịnh độ,   quyết tâm cầu sanh Tịnh độ, giải thoát luân hồi,  

thì cách nói của họ không có gì là lầm lỗi cả. 



 —()— 

CHƯƠNG 9 

 

THÂN TRUNG ẤM VÀ CÁCH THỨC SIÊU ĐỘ 



---oOo--- 

  

 Hỏi: Thưa, Trung ấm thân là gì? 

  

 Đáp:   



 Trung Ấm thân là gì?   



Sau khi thần thức đã rời thể xác, trước khi chưa thọ thân 

quả báo đời sau, trong khoảng thời gian nầy thần thức sẽ thọ 

thân trung ấm. Có người sau khi thọ thân trung ấm chỉ qua một 

hai ngày thì thọ thân quả báo đời sau, có người thì một hai tuần 

mới thọ thân quả báo đời sau, nhưng tối đa là bảy tuần quyết 

định sẽ có chỗ cho thần thức thọ sanh. 



 Thần thức rời thể xác đi về đâu?   



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  448 





Ở trong khoảng vô cùng vô tận của vũ trụ, tất cả thần thức 

đều có sự tiếp xúc với các cảnh giới mà cảnh giới đó cũng vô 

lượng vô biên! 



 Thần thức phải ở trong thân trung ấm bao lâu? 

  

Phần đông người chết đều có thân trung ấm, thân trung ấm 

thường kéo dài 49 ngày, tức 7 tuần. Thân trung ấm trong thời 

gian chưa  đi tái sinh thì nó lại biến dịch sanh tử sau mỗi bảy 

ngày, mỗi 7 ngày họ lại có một lần rất đau khổ vì thần thức lại 

chuyển dịch qua một thân trung ấm khác – chu kỳ sinh diệt này 

cứ lập lại cho đến khi thần thức đi tái sinh. 



Trong kinh Địa Tạng,  Đức Phật phó chúc cho chúng ta, 

khi có người thân quyến thuộc vừa mới qua đời, trong 49 ngày 

đầu rất là quan trọng! Đó là giai đoạn mà thần thức đang rất là 

bỡ ngỡ, vì họ đột nhiên bị tiếp xúc với một môi trường mới – 

hoang mang giữa chết và sống, giữa thiện và ác, giữa đọa lạc và 

giải thoát – làm cho thần thức của người chết rất là sợ hãi, tuyệt 

vọng và đau khổ. 



 Để giúp cho thần thức của họ tái sinh vào cảnh giới tốt 

 lành, nên Đức Phật dạy chúng ta, cứ mỗi tuần thất hãy tụng 

 kinh niệm Phật rồi hồi hướng để bồi phước cho họ. 



 Việc tự sát là một điều quá sai lầm! 

  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  449 



Tuyệt đối không nên tự tử, tự tử thì rất là đau khổ. Vì sao 

vậy? Phàm những người chết vì tự tử là do họ hành động tiêu 

cực trong lúc gặp bế  tắc và quá tuyệt vọng, với tâm thức  đau 

khổ tuyệt vọng mà ra đi như vậy khiến cho thần thức của người 

ấy gặp rất khó khăn trong việc thọ sinh. Và trong chu kỳ sinh 

diệt của thân trung ấm, cứ mỗi 7 ngày họ lại tự sát lập lại một 

lần; nên họ không phải chỉ chết một lần, mà cứ mỗi 7 ngày lại 

tự sát thêm một lần, thật là quá đau khổ! Thí dụ như người treo 

cổ chết, cứ mỗi 7 ngày họ lại đi treo cổ; uống thuốc độc tự tử 

thì cứ cách 7 ngày lại uống thuốc độc để chết trở lại. 

  

 Vì sao phải làm tuần thất cho người vừa mạng chung? 

  

 Hỏi:  Thưa, khi người vừa qua đời, tại sao phải cúng tuần thất cầu siêu cho họ? 



 Đáp:  Cầu siêu vào các tuần thất (trong 49 ngày) quan trọng vô cùng, cốt là để tạo phước lực  giúp cho thần thức của họ chuyển hóa tâm thức mê lầm, không đọa vào đường ác;   vì quá 49 ngày ấy  thì họ  sẽ tùy theo nghiệp tội  đã gây tạo mà thọ quả báo!  

Kinh  Địa Tang dạy: “Nếu như có thể  được, trong 49 ngày 

quyến thuộc nên gây tạo các việc phước thiện có thể hồi hướng, 

để khiến cho người mất lìa hẳn đường ác, được sanh lên cõi trời 

người, thọ lạc thắng diệu; hiện tiền quyến thuộc cũng được lợi 

ích vô biên.” 



Thần thức trong cõi trung ấm cũng có khả năng nghe, cảm 

nhận và hiểu, trong khoảng thời gian này nếu tụng kinh niệm 

Phật, hoặc sám hối rồi hồi hướng cho họ, có thể giúp họ chuyển 

sanh vào các cảnh giới an lành. Nếu người nhà tu phước dùm 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  450 



họ, có thể giảm bớt nghiệp tội, giảm bớt sự  đau  đớn của họ. 

Còn nếu gia quyến không tu phước cho họ, thì họ không có 

cách nào tránh khỏi việc theo nghiệp mà thọ báo. Ðây là việc 

đức Phật dạy cho chúng ta biết rõ. Nên  thân quyến khi cúng 

 thất cần phải cúng đủ  cả  bảy thất, không thể  lựa chọn vài 

 thất để cúng,  không thể làm như vậy được! Vì sao vậy? Vì cứ 

cách 7 ngày, họ lại chịu một lần biến dịch sanh tử, mỗi một tuần 

thất thì thần thức của người đó lại diễn lại trạng thái “tử vong” 

một lần, rất đau đớn! Chúng ta từ kinh điển hiểu được những 

đạo lý này, cho nên lợi ích của sự [đọc kinh] niệm Phật cũng rất 

là hữu dụng. 

  

 Hỏi:  Thưa, phải làm tuần thất như thế nào mới có lợi ích cho người mất? 



 Đáp:  Trong khoảng thời gian 49 ngày, mỗi tuần thất họ đều có biến dịch sanh tử, sự sanh tử này đối với họ khá đau khổ; cho 

nên làm những Phật sự là để giúp cho họ giảm bớt  đau khổ, 

giúp cho họ tiêu nghiệp, tăng thêm phước lực. 



Bạn nên làm các việc thiện rồi hồi hướng cho họ, nếu như 

trong 49 ngày này, ngày nào bạn cũng tu phước cho họ thì 

phước báu họ  sẽ  lớn lắm, mới thật sự có ích; cái duyên này 

cũng thù thắng hiện tiền, âm dương  đều lưỡng lợi, gia đình 

quyến thuộc nên hiểu cái lý này. 



 Tu phước đây bao gồm rất nhiều việc, nhưng nên lấy việc 

 niệm Phật và tụng kinh hồi hướng làm đầu. Nếu dùng của cải 

của người mất  để  lại,  đem cúng dường Tam Bảo hay bố thí 

khắp nơi thì phước báu sẽ càng lớn hơn nhiều, có thể giảm bớt 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  451 



sự đau đớn của họ, trong  kinh Ðịa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện 

 Kinh có nói đến việc này. 

  

 Hỏi: Thưa, tuần thất được bắt đầu tính vào lúc nào? 



 Đáp:  Theo Phật Giáo Trung Quốc thì cho rằng cái ngày người mất tắt thở, bắt đầu từ đó mà tính tuần thất. 

  

  

 Nghiệp lực và cảnh giới tái sinh. 

  

 Hỏi: Thân trung ấm như thế nào, tồn tại trong thời gian bao lâu, và đi tái sinh bởi động lực nào? 



 Đáp:   Thân trung ấm không phải là thân có xác thịt mà chỉ lấy tư  tưởng làm thân. Thời gian trung bình của thân trung ấm là 

khoảng 49 ngày, rồi tùy theo nghiệp lực mà thần thức của người 

ấy bị lôi kéo về nơi tái sinh tương lai, tức là sẽ đi tái sinh vào 

một cái thân thể mới. Còn khi chưa tái sinh vào cuộc sống kế 

tiếp  được thì nó lại chết  đi sau mỗi bảy ngày, lại chuyển qua 

một thân trung ấm khác, và chu kỳ sinh diệt này cứ lập lại như 

vậy cho đến khi thần thức tìm thấy một nơi khế hợp với nghiệp 

lực của nó để đi tái sinh. 



Nhưng không phải ai chết cũng phải trải qua giai đoạn 

thân trung ấm. 



  Không qua giai đoạn thân trung ấm, có 3 hạng người: 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  452 




1.   Người đại thiện, hoặc người tu tập chứng ngộ, khi chết 

họ trực tiếp tái sinh vào cảnh giới tốt lành chứ không qua giai 

đoạn thân trung ấm này. Người được sanh thiên, phước trời rất 

lớn, vừa tắt thở là họ sanh thiên ngay, không có thân trung ấm. 

2.   Người đại ác độc hay người phạm tội đại ngũ nghịch, khi 

vừa mới tắt thở liền bị đọa vào địa ngục, vào điạ ngục vô gián. 

Thật là, không biết cái khổ của địa ngục nghiêm trọng biết bao 

nhiêu so với cái khổ của tứ đại phân ly, cái khổ nhỏ này không 

nhận mà lại mau mau đi nhận cái khổ lớn kia! 

3.   Người tu niệm Phật được Vãng Sanh, vừa tắt thở là trực 

tiếp sang ngay thế giới Cực Lạc Tịnh Độ. 



  Qua giai đoạn thân trung ấm: 



  

Thường là hạng người tiểu thiện hay tiểu ác. Do các 

nghiệp thiện ác sinh diệt từ nhiều  đời trước cho đến nay vẫn 

chưa phân định rõ, nên họ chưa thể thọ thân quả báo đời sau 

được, trong khoảng thời gian nầy thần thức sẽ thọ thân trung 

ấm. Đến khi họ gặp nhân duyên ứng hợp thì thần thức sẽ đi tái 

sinh vào cảnh giới tương ứng. 



Trong kinh điển Ðại thừa đức Phật thường nói rằng tất cả 

hữu tình chúng sanh đều có Phật tánh, tất cả vô tình chúng sanh 

đều có Pháp tánh. Chúng ta phải hiểu rõ thêm cái “tánh” này, 

cái Phật tánh, Pháp tánh là không sanh không diệt. Do “tánh” 

không sanh không diệt, nếu tánh mê thì biến thành “thức”. 

Chúng ta thường gọi là linh hồn. Ðó là tự tánh mê rồi thì biến 

thành ra hình trạng này, biến ra thần thức – thần thức sẽ đi đầu 

thai trong lục đạo. Không kể là đầu thai bằng phương cách nào 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  453 



thì nó cũng không sanh không diệt. Ðến khi nào giác ngộ rồi thì 

nó thành Phật, thành Bồ Tát. Giác ngộ thì được  đại tự  tại, 

không giác ngộ thì bị nghiệp lực chuyển. 



Cho nên thần thức, đi đầu thai chứ không bị mất đi; nó sẽ 

chuyển biến chứ không tiêu diệt. Nếu giác ngộ thì sẽ chuyển 

thành Phật tánh, nếu mê thì nó chuyển thành thần thức; nó sẽ 

chuyển biến tùy theo mê hay ngộ và vĩnh viễn không tiêu diệt! 



 Và sự chuyển đổi sự sống từ đời sống này sang đời sống 

 khác tiếp nối mãi không ngừng dứt gọi là sanh tử luân hồi.  

Người có tâm thiện hạnh càng chuyển đổi thì càng đẹp; người 

có tâm bất thiện, tâm tạo ác thì càng chuyển đổi càng tệ hơn – 

đổi thành thân súc sanh, thành thân ngạ quỷ, kém rất xa so với 

thân người. 



 Hạng người chấp trước cùng cực! 

  

Thông thường 49 ngày là thời gian dành cho thân trung 

ấm, nhưng có một số ít người vẫn sống vất vưởng trong thế giới 

này với thời gian rất lâu; có khi đến vài năm, thậm chí vài chục 

năm, trăm năm sau cũng vẫn chưa  đầu thai, họ  vẫn  ở trong 

trạng thái này. Nếu trường hợp họ bị kẹt lại lâu trong thế giới 

trung gian này,  không còn được gọi là thân trung ấm nữa mà 

 gọi là oan hồn hay ma quỷ vì không siêu thoát được. 



Đây là những hạng người nào? Là hạng người vô cùng 

chấp trước, họ tham luyến cuộc sống vừa mới rời bỏ hoặc họ 

chấp ngã tham đắm về cái thân xác của quá khứ, họ chẳng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  454 



muốn đi đầu thai vì chẳng nỡ xa lìa cái thân thể đó, và hơn phân 

nửa loại quỷ này họ  sống trong mồ  mả, gọi là “quỷ giữ thây 

ma”. Ngoài ra còn những người chẳng nỡ xả bỏ căn nhà của họ, 

họ không đi đầu thai, nên căn nhà ấy trở thành nhà có quỷ. 

  



 Trạng huống của thân trung ấm. 

  

 Hỏi: Thưa trạng huống của thân trung ấm như thế nào? 

 

 Đáp:  “Đại quỷ Vô Thường không hẹn mà đến, thần thức mịt mờ không biết tội phước, chưa rõ là tội hay phước, trong bốn 

mươi chín ngày như ngây như điếc.” Đấy, trạng huống của họ 

là “minh minh du thần,” đây tức là hồn phách, trong Phật pháp 

gọi là A Lại Da Thức, người thế tục gọi là linh hồn. 



Khi thần thức lìa khỏi thân thể cũng giống như người nằm 

mộng rồi đi mất, không tỉnh dậy trở lại, sự việc giống như vậy, 

nó  đi  đến một không gian khác để sanh sống. Nếu bạn hiểu 

được  đạo lý này thì người ta có chết không?  Không có chết, 

 chết là thần thức của bạn rời thân thể này đi đến một cảnh giới 

 khác, đi tìm một thân thể khác. 





Ở đây cũng cần phải giải thích cho quý vị biết một việc, 

họ thường gọi  đó là “linh hồn” nhưng theo tôi thì không có 

“linh”. Vì nếu hồn này linh thì lúc đến đầu thai nhất định sẽ đầu 

thai vào nhà đế  vương quyền cao chức trọng, giàu sang phú 

quý,  để  vừa sanh ra thì liền  được hưởng phước, thế thì vui 

sướng tự tại biết bao! Tại sao họ lại đến đầu thai vào nhà một 

người bình thường, tại sao lại đi vào ngạ quỷ, địa ngục, và súc 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  455 



sanh đạo! Từ đó có thể biết được, hồn này chẳng có linh! Rốt 

cuộc thì hồn này như thế nào? Là mê hoặc điên đảo vì nó chẳng 

thể làm chủ được chính nó! Nếu bạn không tin thì bạn suy nghĩ 

kỹ thử xem: ban đêm nằm mộng thì đầu óc không sáng suốt 

như khi tỉnh giấc. Từ chỗ này có thể biết được, lúc trong mộng 

thì mê, tỉnh giấc thì mới sáng suốt! 



Thần thức của người rời khỏi thân thể cũng giống như nằm 

mộng, cho nên gọi là ‘mê hồn’, không phải ‘linh hồn’. Khổng 

lão Phu tử nói trong kinh Dịch (phần Hệ từ) là: “Du hồn vi biến, 

 tinh khí vi vật”, “biến” nghĩa là người đó đi đầu thai, đi đổi một cái thân thể khác. Hồn là gì? Bay tới bay lui với tốc  độ  rất 

nhanh, trôi giạt chẳng định, cách miêu tả trạng thái của chữ “du 

hồn” này rất giống với chữ “thần thức” trong nhà Phật. 



“Vị tri tội phước” bấy giờ họ cũng chưa biết rõ là mình đã 

gây tội hay tạo phước nữa, thật sự “như si như lung” ngu dốt 

đần  độn, trong bốn mươi chín ngày là trong trạng huống như 

vậy, chúng ta gọi là thân “trung ấm”. Do đó trong thân  trung 

 ấm  đều mê hoặc, không biết gì cả, không nghe rõ bất kỳ âm 

 thanh nào; nhìn bên ngoài không gian như một đám sương mù 

dày, chỉ thấy tối đen mờ ảo mông lung. Nơi nào có duyên thì họ 

nhìn thấy nơi đó có ánh sáng. Họ sẽ men theo ánh sáng đó và 

tìm đến, nên gọi đó là duyên số. Màu sắc lớn nhỏ của ánh sáng 

đó không giống nhau, đó chính là sự khác biệt của sáu đường! 



 —()— 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  456 



  

CHƯƠNG 10 

 

NHẬN THỨC “CHẾT” LÀ VIỆC LỚN NHẤT CỦA ĐỜI 

NGƯỜI VÀ CÁCH THỨC GIÚP ĐỠ THẦN THỨC 

TRƯỚC VÀ SAU KHI LÂM CHUNG 



---oOo--- 



 Hỏi:  Thưa, trước và sau khi họ lâm chung, chúng con cần phải làm thế nào để giúp đỡ cũng như tránh những việc gì sẽ gây tổn 

hại cho thần thức của họ? 



 Đáp:  Con người vốn do tâm thức và thể xác hòa hợp mà thành, tâm thức không biến hoại theo thời gian, nhưng thể xác thì biến 

hoại tuân theo quy luật sanh lão bệnh tử. Mỗi khi tâm thức rời 

khỏi thể xác, hơi thở không còn, hơi ấm tiêu tan, đời sống chấm 

dứt gọi là “chết”, sự thật thì thể xác có chết nhưng tâm thức thì 

vẫn tồn tại. 



 Thể xác thì biến hoại nhưng tâm thức thì không bao giờ biến 

 mất.   

Gia đình nên chú trọng tâm thức của người chết, cần làm 

cách nào để thần thức người  ấy không bị thống khổ,  để thần 

thức người  ấy có sự an tịnh, cần tiếp dẫn thần thức  đi về thế 

giới nào, cần những nhu cầu gì, cần làm việc gì để thần thức có 

lợi, và tránh những việc gì sẽ gây tổn hại cho thần thức… Các 

vấn đề nêu trên là vô cùng khẩn yếu, rất quan trọng! 

 

 Hơi thở tuy chấm dứt nhưng thần thức vẫn chưa rời thể xác. 

  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  457 



* Người bệnh sau khi hơi thở chấm dứt nhưng thần thức vẫn 

chưa rời thể xác nên họ vẫn còn tri giác. Phải trải qua một thời 

gian  đến khi toàn thân lạnh hẳn, thần thức rời khỏi thể xác, 

ngay đó mới được gọi là chết. 



*  Sau khi chấm dứt hơi thở, trước khi thần thức chưa rời 

thể xác, thời điểm này tâm thức vô cùng thống khổ. Bởi do cảm 

thương thân phận đã chết mà rơi nước mắt, cũng vì muôn duyên 

tham luyến thế gian, thương yêu vợ con, tài sản… mà khó 

buông bỏ, hoặc nhân tâm nguyện chưa thành đột nhiên cái chết 

đến mà bi ai sầu não, hoặc nhân oan ức chưa bày tỏ mà không 

chịu nhắm mắt … vì thế vào thời điểm này là thời điểm mà mọi 

sự bi ai khổ não chồng chất. Nếu thể xác bị người sống xê dịch 

hoặc nghe tiếng kêu khóc, há chẳng làm cho thần thức muốn rời 

thể xác nhưng thể không rời được, phải cảm thọ vô vàn nỗi đau 

đớn! Người sống nỡ nào lại nhẫn tâm như thế để làm hại người 

chết hay sao? Những nhận thức của việc làm nông nỗi nầy, 

khiến người chết vô cùng bi ai thống khổ, việc làm như thế 

không phải là người có trí tuệ. 



 Nghĩa đạo của thân quyến đối với người vừa mạng chung. 

  

Người đời không biết lúc nào thần thức sẽ rời khỏi thể xác, 

không biết xót thương nỗi thống khổ của người chết, không biết 

tác dụng của việc cứu  độ, không biết tẩm liệm  đúng cách 

thức… Nói cách khác, đối với người chết việc cần làm thì họ 

không làm, việc không nên làm thì họ lại làm, nếu nói không 

quá đáng thì đó là hạng người điên đảo không trí tuệ! Đối với 

vấn đề quan trọng “Chết”, họ quy về  thái độ bàng quang không 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  458 



hay biết, phụ ơn thân quyến, phụ ơn hiếu đạo, chỉ làm cho xong 

việc, cam tâm biến nhận thức thành sai lầm, như thế người sống 

đối với người chết há không phải là quá lạnh lùng hay sao? 



“Chết”  là việc lớn nhất của  đời người, chỉ có y cứ vào 

Phật pháp mới có được sự nhận thức chính xác, mới có được sự 

lợi ích triệt để đối với người chết. Các vị nhân sĩ nếu có chỗ nào 

hoài nghi nên thân cận các vị pháp sư để thưa hỏi, không những 

giải nghi mà còn nâng cao tầm nhận thức và kiên cố tín tâm. Sự 

việc liên quan đối với người chết, chúng ta không thận trọng 

hay sao? Nay tôi đem các yếu điểm của việc trước và sau khi 

lâm chung xin biện giải một cách rõ ràng. 



 Lưu ý về cách thức trợ niệm, cần làm cho đúng pháp, đối với 

 việc trước và sau khi người bệnh chết. 

  

Sau khi người bệnh   vừa tắt thở,  nhưng thần thức người chết vẫn chưa rời thể xác, người chết không chỉ còn ở trạng thái 

hấp hối có cảm giác, mà cảm thọ của họ lúc nầy tột cùng đau 

đớn như rùa bị lột mai. Do đó trước khi thần thức chưa rời khỏi 

thể xác, người thân quyến cần  đặc biệt quan tâm, nên đem 

những lời Phật pháp khai thị, với âm thanh trong trẻo dịu dàng 

để an ủi người bệnh khiến cho tâm họ được an tịnh. 



Khi người bệnh vừa mới chấm dứt hơi thở, thân quyến 

không  được di chuyển thân thể, không được bi ai khóc lóc 

khiến thần thức người bệnh bị bi lụy.  Đồng thời phải nên để 

tâm suy nghĩ giờ nầy thần thức đang ở đâu? Cần biết thần thức 

sẽ tùy theo nghiệp lực thiện ác để cảm thọ cảnh giới khổ đau 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  459 



hay hạnh phúc nào? Cần làm cách nào để tiếp độ thần thức ra 

khỏi ba cõi, đạt đến sự an vui Niết bàn tịch tịnh? Những việc 

nầy người đời hoàn toàn thường không hay biết! 



 Nhân đây tôi thành khẩn xin kêu gọi mọi người, với người 

 bệnh sau khi mới chấm dứt hơi thở trước khi thần thức chưa rời 

 thể xác, trong khoảng thời gian từ mười giờ cho đến mười hai 

 giờ đồng hồ. Phòng người bệnh nên duy trì sự yên lặng, không 

 có các việc chuyển động như trên đã nói, để bảo vệ thần thức 

 người chết được yên tịnh và an ổn. Tư thế người bệnh nằm, nên 

 để tự nhiên không được xê dịch. 

  

Nếu bị đụng chạm, họ sẽ đau đớn như bị tra tấn, dễ khởi 

tâm sân giận, vì sân giận họ dễ bị đọa vào ba đường ác... Trong 

kinh Phật nói, một ý niệm sân giận chiêu cảm vào đường  địa 

ngục, một ý niệm tham lam chiêu cảm vào đường ngạ quỷ, một 

ý niệm ngu si đầu thai vào đường súc sanh. 



- Người tu niệm Phật, nếu sanh tâm sân hận thì coi như 

cắt đứt cái duyên vãng sanh của họ rồi. 



-  Người bình thường sanh tâm sân hận, nếu nghiệp 

chướng nặng họ  sẽ đọa vào địa ngục, cho dầu nghiệp chướng 

không nặng đi nữa thì họ sẽ đầu thai vào loài súc sanh. Họ sẽ 

đầu thai vào loại gì trong đường súc sanh? Họ đầu thai làm rắn 

độc, cọp, beo, hay loài thú dữ ... họ sanh vào loài này vì do tâm 

sân hận mà đi đầu thai. 

  

 Hỏi:   Thưa, nếu hơi thở sau cùng của họ là niệm Phật, vậy có thể xác quyết là họ vãng sanh Cực Lạc không, đã nói tu niệm 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  460 



Phật vãng sanh, không có thân Trung ấm, vậy sao cần phải trợ 

niệm thêm? 



 Đáp:  Việc họ có thật Vãng Sanh hay không, cần phải xem lại nhân duyên Tín-Nguyện-Hạnh của họ nữa. 



Tuy người niệm Phật thật sự vãng sanh, khi tắt thở là họ đi 

liền – không có thân trung ấm – nhưng vì sao vẫn phải niệm 

Phật giúp họ thêm 10, 12 tiếng nữa ư? Bạn phải hiểu là tại sao 

bạn  đến  đây trợ niệm giúp họ! Việc cần trợ niệm (tối thiểu) 

thêm 8 giờ nữa – sau khi họ tắt hơi – là để hoàn thành giai đoạn 

chót của việc trợ niệm, mục đích cốt yếu là nhằm giúp cho họ 

được Vãng Sanh an toàn, ý nó là vậy! 



Chỉ có lợi chứ không có hại, lúc họ vừa mới qua đời mà có 

được nhiều người trợ niệm như vậy sẽ giúp tăng cao phẩm vị 

cho họ, có được nhiều người  ủng hộ như  vậy khi họ  đến thế 

giới Cực Lạc cũng rất là vinh quang – vì đằng sau có rất nhiều 

người ủng hộ – không đến nỗi là phải cô thân chiếc bóng một 

mình, ý là vậy, các vị nên biết ý này. Hơn nữa âm dương thảy 

đều lưỡng lợi: 



o  Dẫu họ ra đi rồi, cũng sẽ biểu hiện cho chúng ta thấy những 

điều lành, như giúp niệm Phật càng lâu, thì gương mặt thoại 

tướng của họ càng đẹp, giúp chúng ta sanh khởi tín tâm hơn. 

o  Đồng thời dầu có để 1, 2 tuần sau mới thay y phục, toàn thân 

họ  vẫn mềm mại, không giống những người bình thường, 

như vậy sẽ giúp mọi người kiên cố cầu sanh Tịnh Độ. 

  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  461 



 Hỏi:    Thưa, trong thân trung ấm có thể niệm Phật vãng sanh không? 



 Đáp:   Cư sĩ Hồ, tổng kết sự của đạo tràng chúng ta, đã học Phật được mười mấy năm, nhưng mẹ của cô thì không có học Phật – 

mẹ  cô  là  một người rất lương thiện nhưng chưa từng tìm đến 

Phật pháp – thấy con gái học Phật, bà cho là mê tín. Đến khi bà 

bị bịnh, bịnh rất nặng, một số bạn đạo của con gái bà đến bệnh 

viện để trợ niệm cho bà, bà cũng niệm theo nhưng vẫn nửa tin 

nửa ngờ. Bà hay hỏi, “có thật không? có thật là như  vậy 

không?” Có một vị pháp sư thường hay khai thị cho bà, nhắc 

nhở bà, “phải niệm Phật cùng với mọi người, có vậy bà mới đi 

được,” nên mới biết việc trợ duyên rất là quan trọng! 



Tang lễ  của bà được tổ chức tại Thiện Quả Lâm ở 

Taiwan, một đạo tràng Tịnh Tông của chúng ta, nơi đây đã làm 

Tam Thời Hệ Niệm và tuần thất suốt 49 ngày; cũng coi như là 

bà tốt duyên vì có hơn 300 bạn đạo niệm Phật suốt ngày đêm 

không gián đoạn, 49 ngày không gián đoạn. Linh cửu của bà 

được quàn tại phòng kế bên Niệm Phật đường. 



Cô con gái gặp một bà cậu, vì mẹ của cô nhập vào người 

của bà cậu ấy mà báo rằng, bà cũng biết là mình đã qua đời! – 

Bà còn hỏi rằng, “tại sao các vị lại tốt với tôi như vậy, có phải 

là nhờ con gái của tôi không?” – Bà cũng rất kinh ngạc, “tại sao 

mọi người lại tốt với tôi như  vậy?”  Đây là lần  đầu bà ấy báo 

tin! 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  462 



 Chúng tôi đều khuyên bà ấy niệm Phật, khuyên bà cầu 

 sanh Tịnh độ vì hiện tại bà đang ở trong thân trung ấm. 

  

Sau khi nghe khuyên xong, bà vô cùng cảm tạ, sau khi 

cảm tạ rồi thì bà hỏi chúng tôi về Phật pháp, “thế nào là Phật? 

vì sao lại phải niệm Phật? niệm Phật có lợi ích gì không?” Có 

một vị pháp sư trẻ tuổi giảng giải cho bà hiểu, bà hỏi rất là 

nhiều… và sau khi nghe giải  đáp rồi thì bà rất hoan hỷ nói, 

“Tốt! Vậy thì tôi sẽ nghe kinh.” Bà muốn nghe kinh. Bà muốn 

nghe kinh thì người nhà cho bà nghe kinh, TV được  đặt bên 

cạnh quan tài, rồi mở kinh Địa Tạng. 



Lại nữa, đích thân bà yêu cầu buổi tối phải thay đĩa, nghe 

xong rồi phải đổi đĩa khác, người đi thay đĩa rất là vất vả! Nên 

bà bảo cô con gái, hãy đi tìm cái máy nào chứa được 400 bài 

hát. Quả là có! Cô con gái đã tìm được máy có thể chứa được 

400 bài trong đó. 

Mở kinh Địa Tạng cho bà nghe suốt ngày đêm không 

gián đoạn, sau đó không thấy bà nhập hồn nữa, hình như hơn 2 

tuần không thấy. Đến hơn 2 tuần sau, bà lại nhập lên lần nữa – 

hỏi, “bà đã  đi  đâu?” – bà trả  lời, “không có đi  đâu, chỉ  đang 

nghe kinh”. 



Sau khi nghe kinh suốt ngày đêm, khoảng mười mấy 

ngày, bà lại nhập lên nói, “bây giờ không cần nghe kinh nữa, 

chỉ cần niệm Phật thôi!” – Bà còn nói, “tôi sẽ được vãng sanh, 

nhưng sao Đức Phật A Di Dà vẫn chưa  đến rước tôi nữa!” 

khoảng thời gian sau cùng thì bà chỉ niệm Phật. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  463 



Đến ngày trung thất Tam Thời Hệ Niệm – ngày thứ 49 – 

bà lại nhập xác về nói, “Cám ơn mọi người đã giúp cho tôi tăng 

thượng duyên này, rất là cám ơn, tôi đã vãng sanh thế giới Cực 

Lạc rồi!” Mọi người hỏi bà đã về phẩm vị nào ,  bà cho biết,   “Hạ 

 Phẩm Trung sanh”! 



Một người chưa từng biết đến Phật pháp mà sao lại được 

như  vậy, là do thân trung ấm  được  độ. Bà là người thứ nhất 

trong thân trung ấm  được  độ mà chúng tôi đích thân chứng 

kiến! 

  

 Hỏi:  Thưa, tại sao với khoảng thời gian được tiếp xúc với Phật pháp ngắn như vậy mà bà ấy vẫn được vãng sanh? 



 Đáp:   Vì trong kiếp quá khứ bà đã tu qua pháp môn này, nhưng tu chưa có viên mãn, nên đời này khi lâm chung được nghe lại, 

khiến cho thiện căn đời trước trổi dậy. 



 Bà đã dũng mãnh, tinh tấn, buông bỏ vạn duyên, không 

 có mảy may lưu luyến, cho nên bà ấy mau chóng được thành 

 tựu! 

  

Việc hy hữu khó được hơn là bà ấy lúc còn sống bà cũng 

không tin Phật, chết rồi cũng không tin Phật, đến khi chết rồi, 

trong thân trung ấm bà đã nhận rõ, nghe theo những lời trợ 

niệm này. Khi bà ta không còn thân người, mà trong thân trung 

ấm, nghe theo lời trợ niệm bà cũng được vãng sanh. Điều này 

chứng tỏ rằng đời trước bà đã có căn duyên niệm Phật – lúc còn 

sanh tiền bà không có duyên được nghe Phật pháp – nên khi 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  464 



mất vừa nghe qua bà liền giác ngộ, là cái  nhân thù thắng; thêm được thiện hữu khai thị trợ niệm, là  duyên thù thắng! 



Vậy thì cũng giống như bà ấy, nếu ý chí và tín tâm của họ 

được kiên định như  vậy thì từ trường của bạn không làm ảnh 

hưởng  đến họ, họ  vừa khởi tâm thì Đức Phật A Di Đà liền 

phóng hào quang nên họ  được lợi ích. Chỉ  cần họ  vừa khởi 

niệm thì liền được gia trì, cho nên mới nói , sự cảm ứng thật bất khả tư nghì! 

  

 Hỏi:   Thưa, người chết khi vào thân trung ấm, nếu được bạn bè niệm Phật, làm Phật sự siêu độ suốt 49 ngày cho họ, xin hỏi vậy 

có thể siêu độ giúp thân trung ấm này vãng sanh thế giới Tây 

Phương Cực Lạc không? Hay tự chính thân trung ấm này niệm 

Phật cầu sanh Tây Phương thì Phật mới tiếp dẫn? Thân trung 

ấm có thể tự niệm Phật mà cầu vãng sanh không? 



 Đáp:    Tự thân trung ấm niệm Phật cầu vãng sanh rất ít thấy, thật sự rất là hiếm có, nhưng quả thật vẫn là có. Câu chuyện về 

mẹ của cư sĩ Hồ chính là vấn đề mà bạn muốn hỏi đây. Bà ấy 

quả thật được vãng sanh! 



Lúc còn sanh tiền bà ấy không có biết Phật pháp, sau khi 

chết rồi mới học Phật. Trong 49 ngày làm Phật sự siêu độ cho 

bà, mọi người trong đạo tràng, ngày nào cũng tụng kinh niệm 

Phật hồi hướng cho bà. Thân trung ấm của bà vẫn chưa có rời 

khỏi  để  đi thọ sanh, thân trung ấm rất là cảm  động, bà muốn 

nghe kinh và phát tâm niệm Phật cầu sanh về  Cực Lạc. Thời 

gian sau cùng của thân trung ấm là ngày thứ 49, bà lại nhập xác 

về báo cho mọi người là Phật A Di Đà tiếp dẫn bà về Hạ phẩm 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  465 



Trung sanh . Cho nên con người sau khi tắt thở, việc trợ niệm 

 suốt 49 ngày cũng rất quan trọng, rất là quan trọng!   



Việc bà có được vãng sanh thật hay không, thật sự mà nói, 

chúng tôi nghĩ là chính xác, vì thiện căn trong đời quá khứ của 

bà ấy sâu dầy – trong kiếp quá khứ của bà, bà đã từng học qua 

pháp môn này. Nhưng trong đời này, bà được sanh trong gia 

đình giàu sang nên quên sót lơ là, nhưng đến khi sắp chết gặp 

thiện duyên nên bà tỉnh ngộ. Đây là sự thật! 



Nay khi bạn hỏi, thì hiện đã có chứng cứ, chúng tôi đã có 

thí dụ là thân trung ấm có thể vãng sanh được; nhưng cũng phải 

nhờ vào thiện căn của đời trước thì đời này mới gặp được thiện 

duyên, nên bà ấy gặp được nhiều người trợ niệm giúp như vậy. 

Lúc đó Niệm Phật đường có hơn 300 người niệm Phật giúp bà 

suốt 49 ngày,  đây là pháp duyên hy hữu rất khó mà gặp được!   

  

 Hỏi:    Thưa, khi người mẹ qua đời,  đang còn trong giai đoạn thân trung ấm, nếu con cái chân thành niệm Phật, có giúp được 

mẹ mình vãng sanh Tịnh Độ, không cần thọ sanh theo nghiệp 

nữa phải không? 



 Đáp:  Có thể, trong kinh Địa Tạng, bà La Môn nữ và nữ Quang Mục đã thực sự cứu độ được mẹ của mình. Nếu như con cái biết 

được về thế giới Tây Phương Cực Lạc, nhất tâm nhất ý vì mẹ 

mà niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, đồng thời thân trung ấm của 

người mẹ cũng chịu hiệp tác niệm Phật cầu sanh Tịnh độ, thì có 

thể vãng sanh. Còn nếu như thân trung ấm của người mẹ  bạn 

không chịu hiệp tác thì không thể  được, bà không thể vãng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  466 



sanh! Cho nên, nhất định cần phải có sự cộng tác của bà, vì có 

người chịu cộng tác cũng có người không chịu. 

  

 Hỏi:   Thưa, ánh sáng của Phật mà thân trung ấm nhìn thấy có ánh sáng nào, có sắc sáng êm dịu hay là thứ ánh sáng sợ hãi, 

chói mắt như ánh sáng chớp lóe? 



 Đáp:  Ánh sáng của Phật phóng ra rất là viên mãn, như phần vừa mở đầu kinh Địa Tạng (cho thấy) đức Phật liền phóng “đại 

quang minh vân”. 



Ánh sánh của Phật màu sắc gì ư? Bởi do căn tánh, cơ 

duyên của mỗi người không giống nhau, cho nên màu sắc mỗi 

người nhìn thấy đều không giống nhau, thậm chí nhìn sắc tướng 

của Phật, ánh sáng của Phật mỗi người nhìn thấy cũng không 

như nhau.  Tâm tưởng của mọi người không giống nhau, nên 

 chẳng phải là do tùy tâm tưởng sinh sao? 



 Nhưng chắc chắn ánh sáng của Phật là viên mãn, êm dịu. 

Còn ánh sáng của ma mới chói lóa như đâm vào mắt, giống như 

ban ngày chúng ta nhìn vào mặt trời vậy, cặp mắt mình chịu 

không nổi – ánh sáng của ma khác với ánh sáng từ bi của Phật ở 

chỗ này! 

  

 Hỏi:  Thưa, trong kinh Độ Vong Tây Tạng miêu tả, ánh sáng của Phật là ánh sáng dữ dội chói mắt, còn Lão Pháp sư lại nói 

ánh sáng của Phật êm dịu, khi chạm vào rất là dễ chịu, tại sao 

lại như vậy? 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  467 



 Đáp:    Việc này không sai, ánh sáng dữ  dội chói mắt, không phải là ánh sáng của Phật. Ánh sáng của Phật rất rực rỡ chói rọi, 

xán lạn huyền dịu, và bạn sẽ cảm thấy ưa thích khi tiếp xúc với 

từ trường của Phật. Còn từ trường của ma, bạn sẽ cảm thấy rất 

là  ảm đạm mù mờ, bức bách thúc dục, nên ánh sáng dữ dội là ánh sáng của ma chứ không phải ánh sáng của Phật. 





Tôi tin rằng trong kinh điển  Đại thừa dạy rất là có lý, 

nhất là kinh Lăng Nghiêm có nói về 50 mươi loại ấm ma, khác 

biệt giữa Phật và ma rất là rõ ràng! 





Hạng phàm phu chúng ta nếu không biết  được sự thật 

này thì thường cho ma là Phật, chúng cũng có thân sắc vàng, 

cũng có ánh sáng vàng; nhưng bạn sẽ sợ hãi khi gặp chúng, bạn 

vừa kính trọng chúng vừa sợ hãi chúng. 



Nhưng  đối với chư Phật Bồ Tát thì không phải vậy, vì 

chư Phật Bồ Tát có lòng từ bi, bạn tôn kính Ngài, bạn sẽ không 

cảm thấy sợ hãi hay cảm thấy không an toàn khi tiếp xúc với 

ánh sáng của Ngài, không có những cảm xúc này! 

  

 Hỏi:  Trong kinh Độ Vong khai thị cho người mất nói: “Ngay khi bạn thấy ánh sáng dữ dội chói mắt, bạn hãy lập tức mạnh 

dạn bay vào, vì đó là ánh sáng của đức Phật A Di Đà đến tiếp 

dẫn bạn. Còn khi bạn thấy ánh sáng tối tăm êm dịu, nhất định 

bạn không được bay vào, vì đó là ánh sáng của ba đường ác”. 

Xin hỏi nói như vậy có đúng không? 



 Đáp:   Ánh sáng của ba đường ác không có êm dịu, tối tăm là thật. Nó tối tăm ảm đạm, không có dữ dội! –  Nhưng ánh sáng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  468 



 của chư Phật Bồ Tát thì rất mạnh, rất êm dịu, việc này nhất 

 định bạn phải nên biết. 





Nếu chúng ta y theo bộ kinh nào để tu hành, thì phải y 

theo phương pháp và lý luận của bộ kinh đó. Nếu bạn theo kinh 

Tây Tạng  độ vong để tu, thì bạn phải hoàn toàn y theo nghi 

thức của nó, phải thỉnh một bậc minh sư để chỉ dẫn bạn những 

phương pháp lý luận mà họ y cứ. 



Giữa Hiển và Mật không giống nhau, không thể trộn lẫn 

lại với nhau! Cũng giống như chúng ta cầu học, đã theo vị thầy 

này dạy rồi thì bạn không thể theo vị thầy thứ hai; vì mỗi một 

thầy có một phương pháp dạy khác nhau, có cách suy nghĩ 

riêng, không ai giống ai. Cho nên bạn cùng một lúc theo hai vị 

thầy thì bạn sẽ bị rối loạn, rất khó thành tựu. 

   

 Hỏi:    Thưa, nguyện lực và sức oai quang tiếp dẫn người lâm chung Vãng Sanh của Phật A Di Ðà thật chẳng thể nghĩ bàn, 

xin lão Hòa Thượng từ bi khai thị rõ cho. 



 Đáp:    Khi  sắp mạng chung nếu họ thật tín sâu, nguyện thiết, niệm Phật, với cái tâm năng niệm này thì chủng tử Phật tự 

nhiên hiện ra (tức duyên tự lực) và hoà chung với thường chiếu 

quang của Phật A Di Đà (tức duyên tha lực). Khi ấy duyên tự 

lực và duyên tha lực có cảm ứng đạo giao, thần thức liền theo 

quang minh Phật mà Vãng Sanh Cực Lạc. 



  Sách Luận Chú viết: “Nếu gặp được quang minh của Phật A 

Di Ðà chiếu đến thì giải thoát được các sự ràng buộc nơi ý 

nghiệp, vào nhà Như Lai, rốt ráo đắc ý nghiệp bình đẳng”. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  469 



  Ngài Đàm Loan nói: “Quang minh này rạng ngời, ly cấu; lại 

còn tiêu trừ tham trược và tội cấu của chúng sanh”. 

  Ngài Ngẫu Ích đại sư nói:  “ Phật A Di Đà,     tuy tâm Ngài chẳng ở đâu lại, mà chính thân Ngài có đến thực, cúi xuống 

tiếp dẫn vô lượng chúng sanh không hề gián đoạn. Người tu 

Tịnh Nghiệp, tâm mình cũng chẳng  đi  đâu, mà chính thân 

mình có đi thực, mang thể chất mình gửi trong hoa sen báu.” 



Căn duyên của sự thù thắng này là do Phật quang vô cùng 

thanh tịnh của Ngài chiếu khắp mười phương, vô biên vô ngại. 

Đây cũng là cái lý “cảm  ứng  đạo giao” của sự tiếp dẫn vãng 

sanh của Phật A Di Đà. 



Nên người niệm Phật chân thật, tích trữ được đầy đủ thiện 

căn phước đức, giữ vững Tín-Nguyện-Hạnh, trì danh niệm Phật 

sâu dầy, không gián đoạn; chính là người hữu duyên gặp được 

quang minh này   khi lâm chung –  giải thoát được các sự ràng buộc nơi ý nghiệp – nên cùng đại quang minh vân của Phật khởi tác dụng cảm ứng đạo giao, liền được Phật tiếp dẫn vãng sanh 

Cực Lạc. 

  

 Hỏi:        Đệ  tử  dựa vào kinh ‘Độ Vong của Tây Tạng’  để trợ 

niệm và khai thị siêu độ cho thân trung ấm, không biết làm vậy 

có đúng pháp đúng lý không? 



 Đáp:    Y  chiếu theo kinh điển  để làm là đúng pháp đúng lý. 

Nhưng   điều   quan trọng nhất là tâm phải thanh tịnh, phải chí thành thì sẽ có cảm ứng, sẽ được linh nghiệm. 

  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  470 



 Hỏi:      Có  đoàn trợ niệm cho rằng, trong sách ‘Cứu  độ thân trung ấm’ có nói, sau khi con người tắt thở vài tiếng đồng hồ, 

vẫn có thể vãng sanh thế giới Cực Lạc. Xin hỏi nói như vậy có 

chính xác không? 



 Đáp:  Có được vãng sanh hay không còn ở chính ý niệm của người mất nữa. Nếu khi sắp chết do tâm thức bị mê hoặc nên 

quên mất ý niệm cầu vãng sanh, nhưng sau khi họ tắt thở rồi – 

nhà Phật nói, tuy đã tắt thở nhưng sau 8 tiếng đồng hồ thần thức 

mới rời khỏi xác – nếu được trợ niệm thì họ vẫn nhận biết được. 

Nên mục đích của việc trợ niệm (sau khi họ tắt thở) là để thức 

tỉnh họ, nếu như họ giác ngộ, phát tâm cầu sanh thế giới Tây 

Phương Cực Lạc thì cũng được độ! 

  

 Hỏi: Thưa, trong sách ‘Cứu  độ thân trung ấm’ có đoạn: “Sau khi con người chết được 4 ngày, đức Phật A Di Đà phóng ánh 

sáng màu đỏ, chói lọi sáng suốt, với những tia sáng hình cầu lóe 

mắt,  đó là ánh sáng của trí huệ,”  đến tiếp dẫn người chết. 

Nhưng có khi trong sách đó lại nói: “Đức Phật A Di Đà phóng 

ánh sáng trắng đến tiếp dẫn,” rốt cuộc không biết đức Phật A Di 

Đà sẽ phóng ánh sáng nào đến tiếp dẫn đây? 



Đương nhiên nếu công phu niệm Phật chín muồi, khi tắt 

thở lập tức được Đức Phật lai nghinh tiếp dẫn, nhưng ngộ nhỡ 

công phu chưa đủ thì sao, vấn đề này cần phải làm cho rõ hơn 

mới được, xin sư phụ chỉ dạy cho. 

  

 Đáp:  Do căn tánh, cơ duyên của mỗi người không giống nhau, cho nên mỗi người cũng sẽ nhìn thấy sắc tướng của Phật, ánh 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  471 



sáng của Phật  đều không giống như nhau, nhưng chắc chắn 

quang minh Phật rất là rạng ngời viên mãn. 



Phàm 

người tu niệm Phật, đến phút chót không thể vãng 

sanh đều không ngoài hai nguyên nhân:  



o  Một là, tham đắm tình thân, đây là tham ái. 

o  Thứ hai là, oán thân chủ nợ không buông xả được, họ [oan 

gia chủ nợ] có lỗi đối với người đó, người đó chưa báo thù, 

vẫn còn giữ chặt trong lòng, đây là sân nhuể, cả hai đều 

không thể vãng sanh . Cho nên đối với thân tình, oan gia chủ 

 nợ phải nên xem lợt một chút, nhất tâm chuyên niệm A Di 

 Ðà Phật, cầu sanh Tịnh độ. 



Bình thường cũng phải nên nỗ lực, nhất định phải nỗ lực 

tiến tu! Nếu nỗ lực mà công phu của bạn vẫn không đủ sức là 

do bạn chưa buông xuống được. Còn nếu như bạn thật sự có thể 

buông bỏ  được vạn duyên, tâm bình hành trực thì lý nào bạn 

vẫn không có đủ lực! Cho nên đầu tiên chúng ta phải nhìn cho 

thấu cái lý thế gian này, tất cả mọi vật mọi thứ trên đời này đều 

chỉ là hư huyễn không thật, không đáng để lưu luyến chút nào! 





 Nên trước phải nhìn cho rõ thấu, rồi sau thật sự buông 

 xuống được, thì tự nhiên công phu sẽ có đủ lực liền. Đây là phương pháp ổn  đáng nhất, không cần  đợi  đến giai đoạn thọ 

thân trung ấm, trong giai đoạn thọ thân trung ấm không đáng để 

tin cậy cho lắm, thật sự là như vậy! Mật tông tuy có cách nói 

như vậy, nhưng trong Hiển giáo thì không hẳn là như thế; cho 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  472 



nên chúng ta học Phật, thì phải thật sự y theo những gì mà chư 

Cổ đức đã dạy bảo. 

  

Vào 

thời cận đại, Đại sư Ấn Quang là một vị đại thiện tri 

thức bậc nhất, cho nên bạn hãy nên đọc những điều Ngài dạy ở 

trong Văn Sao, có một số  vần  đề mà Ngài giải  đáp cho mọi 

người rất  đáng  để cho chúng ta tham khảo, và nhất  định cần 

phải chuyên tâm xưng niệm,  “Phát Bồ  Đề tâm, nhất hướng 

 chuyên niệm”,  vậy là tốt rồi! 

  

 Hỏi:  Có một số bạn đạo lo rằng, “khi bị tai nạn đến bất ngờ, không kịp niệm Phật Vãng Sanh!” cho nên in ra nhiều đĩa ‘Cứu 

độ thân trung ấm’ để phát cho nhiều người, hy vọng để nhiều 

người biết được cảnh giới của thân trung ấm, họ cho rằng làm 

như  vậy là giúp nhiều người có thể vãng sanh Cực Lạc trong 

giai đoạn thân trung ấm. Họ còn cho rằng, thường xuyên xem 

đĩa ‘Cứu độ thân trung ấm’ sẽ giúp khắc sâu vào trong thức thứ 

8, thì có thể  tự  cứu mình! Xin hỏi như  vậy có đúng pháp 

không? 



 Đáp:  Hiện tại thần trí rất rõ ràng mà lại còn không có tín tâm, đến lúc thọ thân trung ấm e rằng còn kém hơn tình trạng hiện 

tại này, khi ấy bạn còn có thể ghi nhớ nổi sao? Việc này không 

thể chểnh mảng! Nếu như muốn có lợi ích chân thật bất diệt thì 

hãy theo cách của tôi đây, chắc chắn là có diệu dụng như hằng 

sa, “ngay bây giờ nếu bạn chịu niệm một câu Phật hiệu, hoặc là 

mở mắt ngắm nhìn một tôn tượng Phật thì hữu dụng hơn!” Vì 

Phật dạy: “Chỉ cần nghe danh hiệu Phật, Phật ắt hộ niệm, bất 

 luận hữu tâm, vô tâm, tin hay không tin, đều thành duyên 

 chủng – một lời qua tai, Bồ Đề muôn thuở,”  sau này nhất định Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  473 



bạn sẽ được độ. Vì sao? Vì người xưng niệm một câu danh hiệu 

A Di Đà Phật, nếu nghe được, vừa lọt qua tai sẽ vĩnh viễn trở 

thành hạt giống Phật. Chủng tử  ấy gieo vào A Lại Da Thức, 

trong tương lai gặp duyên, chủng tử ấy hiện hành, người ấy có 

thể  vượt thoát tam giới, niệm Phật vãng sanh, bất thoái thành 

Phật. 





Nếu đã trồng chủng tử hạt giống Phật này rồi, thì khi nào 

mới được độ thoát? Không thể biết chừng, có thể vạn năm sau 

hay vạn vạn kiếp sau, vì việc này còn tùy thuộc vào nhân duyên 

của người  ấy nữa, nhưng chủng tử này quý hơn bất cứ thứ gì 

khác! 







Nếu như bạn muốn ngay nơi đời này được độ thoát, thì 

đừng nên nghĩ đến thân trung ấm! Nếu như nghĩ đến thân trung 

ấm, có nghĩa bản thân mình đã không có đủ lòng tin, không có 

đủ tín tâm – tức không có tường tận lý siêu thoát của đạo Phật – 

nếu vậy thì tôi tin chắc rằng khi bạn thọ thân trung ấm bạn cũng 

sẽ không có tín tâm, không có tường tận. Tất cả chúng ta tu 

niệm Phật phải thấu đáo mới không lầm, nên phàm làm việc gì 

cũng phải chân thật sáng suốt  để không có hối hận,  để quyết 

 không lỡ mất việc vãng sanh! 



Còn 

như bạn thấy mình vẫn chưa đủ tín tâm thì nên nghe 

pháp nhiều, hay đọc tụng kinh điển  Đại Thừa,  đó là yêu cầu 

trọng yếu đối với người sơ cơ học Phật. 

  

 Hỏi:  Thưa, con người khi chết rồi sao nghiệp báo của họ cũng không kết thúc, tại sao lại phải mang tất cả những khổ nghiệp 

của thế gian mà về âm phủ lãnh thọ? Lại nữa, không phải khi 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  474 



thân trung ấm đi đầu thai thì sẽ quên hết mọi việc của đời trước 

hay sao? 



 Đáp:  Nghiệp  được hình thành dưới sự  kết hợp của tam độc tham, sân, si hay vô minh và ái dục, là động lực dẫn dắt chúng 

sanh cứ mãi trôi lăn trong vòng sanh tử luân hồi. Kinh Phật dạy: 

"  Chúng sanh làm chủ tạo nghiệp và thừa kế cái quả nghiệp do chính mình đã tạo!" 



Trong thân trung ấm, do sự tham luyến níu kéo mà thần trí 

họ không thể sáng suốt để vượt ra khỏi các áp lực dục vọng vật 

chất mà họ chấp đắm. Sự chấp đắm mà tôi nói đây là khi họ đã 

chết rồi, hồn đã rời khỏi xác rồi, nhưng họ vẫn còn bám vào cái 

huyễn giả rằng: “tôi chỉ đang bị bệnh, cái thân xác này là của 

tôi..." nên họ mới bị thống khổ do bởi dục vọng hành hạ! Nếu 

như họ nghĩ, “xác thân của mình đã mất rồi, mà bệnh là do thân 

sanh, hiện tại mình không còn thân nữa,” nghĩ được như vậy thì 

lập tức họ sẽ thoát ra khỏi các áp lực dục vọng quấn trói, họ tự 

trói thì họ phải tự cởi! Nếu họ biết cách gỡ, biết cách giải trừ 

chấp đắm thì sẽ đi tới chỗ an lạc giải thoát, hết bị thống khổ. 



Vì 

còn 

một niệm chấp đắm cho nên họ mới có những cái 

thống khổ này! Và một khi thân trung ấm đi thọ sanh thì tất cả 

những chuyện của đời trước họ đều sẽ quên hết thảy, không thể 

giữ gìn vĩnh viễn, nên mới nói “sự mê khi cách ấm” ! 



Tuy 

vậy, cũng có những trường hợp không quên chuyện 

đời trước, nhưng rất là hiếm, rất hiếm! Trường hợp này là do 

đoạt thân. Thế nào là đoạt thân? Thí dụ như có người mẹ mang 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  475 



thai đứa con trẻ, lúc mang thai, đứa trẻ nằm trong bụng mẹ là 

do một thần thức đến đầu thai, nhưng vừa sanh ra đứa trẻ liền 

chết. Thần thức của đứa trẻ này vừa thoát ra, thì một thần thức 

khác – thần thức đó thấy thân đứa trẻ này liền thích, bèn nhập 

vào thân ngay. Vì là mượn thân, cho nên thần thức (sau) không 

có trụ thai – không có trải qua cái khổ của trụ thai và xuất thai – 

vừa sanh ra, thì liền thọ được cái thân này, cho nên đối với việc 

đời trước nó nhớ rất rõ ràng. 

  

 Hỏi:   Thưa, nếu một cái chết “bất đắc kỳ tử”, ngoài ý muốn, được thiện hữu chí thành trợ niệm và khai thị thì có thể vãng 

sanh thế giới Cực Lạc không, nếu họ  được vãng sanh thì có 

phải do bởi thiện căn phước đức kiếp trước của họ rất sâu dầy 

phải không? Họ có nhất định phải tìm một thế thân khác thì mới 

được đầu thai không? 



 Đáp:  Dù người vãng sanh “bất đắc kỳ tử” ngoài ý, nhưng phàm việc gì cũng có thể niệm Phật để khuyến hóa họ vãng sanh, nếu 

họ có thể tín thọ tiếp nhận ngay. Một khi họ liền y giáo phụng 

hành, không thoái lui, là do trong kiếp quá khứ họ đã tu nhân 

Tịnh độ sâu dầy; cho nên vừa mới giác tỉnh thì họ liền đón nhận 

thiện căn của đời trước, quả thật là vẫn được vãng sanh. 



Còn 

việc  đi tìm thân khác để thay thế là do nghiệp 

chướng của họ quá sâu nặng, cũng có thể nói – họ vẫn còn cái 

tâm luân hồi, muốn tạo nghiệp luân hồi! Và khi còn tâm luân 

hồi, nghiệp luân hồi, thì nhất định họ phải đi tìm một cái thân 

khác để thay thế. Nếu không có thân khác thay thế thì thường 

họ không chịu rời khỏi phạm vi nơi họ chết, nếu quán sát thật 

kỹ  nơi có tai nạn xe cộ  xảy ra sẽ thấy, cũng chính là ở  điểm 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  476 



này. Vì sao? Vì họ muốn tìm người thế thân, nhưng thân thay 

thế cũng không phải tùy tiện mà lấy, cho nên các oan hồn muốn 

tìm thân thế mạng cũng không dám tùy tiện mà đi thế người. Vì 

sao vậy? Vì bản chất họ nhất định cũng mắc phải những sai lầm 

này, cho nên họ phải ở đó mà chờ đợi khi cơ hội đến! 

  

 Hỏi:  Thưa, người bị tai nạn xe chết sẽ không biến thành ma mà bị đọa vào đường Quỷ, tại sao họ lại đứng bên đường để kiếm 

người thế thân; hoặc là treo cổ chết ở trong phòng thì có một số 

lại làm ma trong nhà, tại sao họ không theo nghiệp mà đọa vào 

đường quỷ? Có phải là do khoảng không gian giữa Quỷ và 

người mà trong kinh Phật đề cập đến, do nghiệp bị trùng điệp 

mà có sự xen tạp hỗn loạn không? Vậy có nên thỉnh vị pháp sư 

cúng  đạo lộ, trục hồn cho họ giống như người thế  tục không, 

hay dùng cách nào khác để siêu độ cho họ? 



 Đáp:  Việc họ tìm người thế thân thật sự là có. Ở Trung Quốc hay  ở ngoại quốc cũng  đều có, chúng tôi cũng gặp không ít 

những trường hợp như vậy! 



Nhưng mà ở đây có một chút đặc biệt cần phải chú ý là: 

sau khi con người chết rồi không hẳn là đọa vào đường Quỷ. 

Bạn không thể gọi đó là Quỷ, người chết rồi thì thành ma – đó 

là do bạn không hiểu gì về hình trạng của sáu đường! 





Sau khi chết rồi, nếu con người chưa  đi thọ sanh vào 

đường nào, vẫn còn ở khoảng giữa này thì được gọi là thân 

trung ấm (người Trung Quốc chúng ta quen gọi là linh hồn) họ 

vẫn chưa có đi đầu thai. Nếu đã đầu thai vào đường Quỷ, nghĩa 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  477 



là họ đã đi thọ sanh vào một đường rồi, còn đây là họ vẫn chưa 

có đi thọ sanh. 





Cho nên phàm người chết oan hay tự sát thì rất phiền 

phức, điều này trong kinh Đức Phật có dạy rất rõ. Tại sao vậy? 

Vì họ muốn kiếm người thế thân, nếu trường hợp họ bị kẹt lại 

lâu trong thế giới trung gian này (ở giai đọan chưa đi thọ sanh) 

trong khi tìm cơ  hội kiếm người thế thân, thì chúng ta vẫn 

thường gọi đó là hồn ma, hồn phách…  





Sau khi họ kiếm được người thế thân, thì họ sẽ chiếu theo 

hạnh nghiệp của mình để đi thọ sanh vào con đường đó. Và một 

khi họ đã vào đường Quỷ rồi, thì họ sẽ không còn qua lại với 

con người nữa! 

  

 Hỏi:       Thưa, trong sách ‘Cảm  Ứng Thiên’ nói: người không nhìn thấy quỷ, quỷ không nhìn thấy người. Nhưng tại sao lại 

nói oan quỷ thường thường ở chung quanh để chờ đợi cơ hội? 

Dựa vào công án của Quốc sư Ngộ Ðạt thì oan quỷ này đã đi 

theo ông tới 10 đời, với thời gian dài như vậy tại sao những oan 

hồn này không đi thọ báo hay sao? 



 Đáp:  Việc này rất phức tạp! Oan quỷ này có thể chờ đợi đến 10 đời để đi theo Quốc sư Ngộ Ðạt tìm cơ hội trả thù thì đương 

nhiên quỷ này cũng không phải là quỷ bình thường, vì quỷ bình 

thường làm không được. Nói cách khác, nếu không có sự nhẫn 

nại thì không thể làm được, vì đợi không được đi đầu thai mất 

rồi thì làm sao có thể chờ đến 10 đời! Từ đó có thể biết, khi oán 

thù kết quá sâu đậm thì tâm trả thù cũng rất mãnh liệt, như thế 

họ  mới có thể theo đuổi mãi hoài. Nếu tâm trả thù không sâu 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  478 



đậm như vậy, một thời gian sau khi không tìm thấy cơ hội báo 

thù, thì họ cũng sẽ đi mất. 



Người và quỷ có thể nhìn thấy nhau là do cơ duyên đặc 

biệt, nếu không có cơ duyên đặc biệt thì không thể  gặp 

được. Thường người nhìn không thấy quỷ, quỷ  cũng không 

nhìn thấy người, vì nếu có thể nhìn thấy lẫn nhau thì sẽ sanh ra 

nhiễu loạn! Có vài bạn  đồng tu cũng  đã nhìn thấy quỷ thần, 

hình trạng của quỷ thần này đều phù hợp với hình trạng diễn tả 

trong kinh điển, đây đều là sự thật, không phải giả. 



 —()— 

CHƯƠNG 11 

 

CÁCH THỨC TẠO PHƯỚC VÀ 

SIÊU ĐỘ CHO NGƯỜI MẤT  



---oOo--- 



 Hỏi:   Thưa, trong khoảng thời gian thọ thân trung ấm, có cách nào để tạo phước cho người chết không? 



 Đáp:    Nên dùng các tài sản cá nhân của người chết, “nghiêm thân chi cụ” dùng cách nói bây giờ nghĩa là những thứ như 

vòng vàng, châu báu, đồ trang sức mà họ cất giữ, hoặc “ốc trạch 

viên lâm” là tài sản ruộng đất, nhà cửa, đất đai... 



  

 Cho dù cả đời tạo tội cực nặng, trước lúc chết nếu có 

 thể đem hết thảy tài sản của người đó cúng dường Tam Bảo, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  479 



 phước báo này có thể vượt trội tội nghiệp đọa địa ngục của 

 người  đó.  Vì sao? Cúng dường Tam Bảo, mỗi ngày đều có những người xuất gia tu hành, người tại gia tu hành, mỗi ngày ở 

nơi đó tụng kinh lễ sám, thì một phần bảy công đức này sẽ rất 

lớn! Đạo lý là như vậy! 



Dùng 

những tài vật của   người bệnh, không luận nhiều 

hay ít, nhất định phải dùng nó để tu phước cho họ, rồi đối trước 

người bệnh mà nói lớn cho họ biết (làm phước xong phải báo 

cho họ biết). Đặc biệt là  người sắp lâm chung, khi đầu óc của họ vẫn còn tỉnh táo, phải nhắc nhở họ những điều tốt mà họ đã 

làm được ngay trong đời này. Nhắc nhở họ ngay lúc này để họ 

tự sanh tâm hoan hỷ, để họ biết được  chính mình đã từng làm 

 qua nhiều việc phước đức,  khi đã mãn phần nhờ tâm hoan hỷ 

này họ sẽ đi đến cảnh giới tốt lành. Việc nhắc nhở này thông 

thường chính là khai thị, rất là quan trọng! 





 Cả đời của họ dù đã làm qua những việc tội ác gì cũng 

 đừng nhắc đến, ngay lúc này mà nhắc đến, sinh tâm phiền giận 

 thì họ  sẽ  đi  đến ba đường ác.  Phải nhắc nhở những việc tốt, những công đức gì mà họ  đã làm qua! Cho nên, nếu như  họ 

chưa từng tu phước, thì lúc này thân bằng quyến thuộc tu phước 

giúp thay cho họ và phải nói cho họ biết:  “Tôi tên là gì đó, vì 

 người bệnh này; đối trước kinh, tượng (đưa ra những đồ vật), 

 hoặc là cúng dường kinh, tượng; hoặc tạo hình tượng Phật Bồ 

 Tát, hoặc tạo chùa tháp, hoặc đốt đèn dầu, hoặc cúng thường 

 trụ,”  làm  được việc nào trên đây, phụ thuộc vào tài vật của người bệnh bao nhiêu ... đây  đều nói là “ở trong Tam Bảo mà 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  480 



 tu phước.” Việc này không phải mê tín, người thế gian không 

hiểu việc tu tạo phước đức này! 



 Nên thận trọng khi cúng dường Tam Bảo! 



Người thế gian luôn cho rằng,  đem tiền  đi làm cứu tế  từ 

thiện, giúp đỡ một số người nghèo khổ thì công đức này to lớn, 

họ không biết được tu phước trong Tam Bảo thì thù thắng hơn! 

Ngày nay thực tế mà nói, người xuất gia các ông thì luôn là gạt 

người, không đáng tin tưởng, rất khó tin theo; và người thế gian 

ngày nay, nói lời thật thì họ không tin tưởng, nói lời giả dối thì 

họ lại tin theo! 



Khi người sắp lâm chung, có nghĩa đang ở vào thời khắc 

rất quan trọng của một đời người – ngay bờ mép cửa ải tử sinh 

– không có thời khắc nào quan trọng hơn lúc này, nếu như bạn 

đem tiền tài của họ để làm những việc từ thiện cứu tế xã hội thì 

phước báo có được rất nhỏ.  Đây là lời chân thật, không một 

chút giả! Nếu phước báo nhỏ thì không thể chuyển nghiệp của 

họ. Còn tu phước trong Tam Bảo, cúng dường một đóa hoa, đốt 

một ngọn  đèn… thì họ thật tiêu được nghiệp chướng, họ thật 

được vô lượng phước. 



Thế nhưng thời hiện tại này – ở trong Tam Bảo tu phước – 

vì sao không thấy có hiển lộ, vì sao không thấy có những sự 

cảm ứng như thời xưa? Thông thường cổ nhân ghi chép là có 

được sự cảm ứng rõ ràng đến như vậy mà? Việc này không phải 

là không có đạo lý.  Chúng ta nên thận trọng khi cúng dường 

 Tam Bảo!  Vì đạo tràng ngày trước, người  ở trong đó tu hành Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  481 



chân chánh, cho nên họ có được cảm ứng rất rõ ràng. Hiện tại 

có rất nhiều đạo tràng tu không đúng pháp, chúng ở trong đó tu 

học không đúng pháp, ngày ngày vẫn còn đang thị phi nhân 

ngã, vẫn còn đang tham sân si mạn! Cho nên bạn tu phước  ở 

nơi đó, không phải là không có phước, mà cái phước này không 

được rõ ràng, không được hiển lộ, nên ngay đời này không thể 

hữu dụng được. Đạo lý là ngay ở chỗ này! 



Nếu một  đạo tràng tu hành chân chánh, có nghĩa người 

người trong đạo tràng đều  đang tu niệm Phật “tịnh nghiệp”, 

đích thực họ  đã buông bỏ  tất cả thân tâm thế giới, một lòng 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. Bạn tu phước nơi đạo tràng chân 

chánh thì công đức thù thắng không gì bằng, bởi vì người tu ở 

đạo tràng này, tương lai họ nhất định sẽ vãng sanh, “vãng sanh 

 tức bất thoái thành Phật”. Khi bạn  đến nơi  đó  đốt một cây hương, thắp một ngọn đèn … tất tất đều là công đức chân thật, 

vì bạn thật đã cúng được vị Phật rồi! 



[ Tu Tịnh Nghiệp Tam Phước là tin sâu Nhân Quả, niệm 

 Phật là nhân, thành Phật là quả, niệm A Di Đà Phật nhất định 

 sẽ thành Phật] 



Cho 

nên, 

đạo tràng Phật pháp tu hành đúng chánh pháp 

có nghĩa phải dựa vào kinh điển, bởi  kinh điển là lời Phật dạy, mới là chân chánh, bạn phải phân biệt cho rõ ràng. Thời mạt 

pháp như hiện nay – kinh Lăng Nghiêm nói: “Tà sư thuyết pháp 

nhiều như cát sông Hằng” – có rất nhiều  đạo tràng giả, Phật 

pháp giả, mượn danh nghĩa Phật pháp để làm những việc trái 

nghịch với kinh điển, trái nghịch với lời dạy của  đức Phật, là 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  482 



kiến giải của riêng người ấy sáng chế, làm vậy là tạo tội nghiệp! 

Nếu bạn bố thí cúng dường cho Tam Bảo giả, đạo tràng giả này, 

thì giống như bạn giúp những người không chân chánh này tạo 

thêm nghiệp tội, rồi hồi hướng cho người mất,  đồng nghĩa là 

bạn giúp/thúc đẩy người mất tạo thêm nghiệp tội! Ví như nếu 

họ  đang bị  đọa  địa ngục thì càng đọa càng sâu, không những 

không thoát khỏi mà còn bị  đọa sâu thêm, cho nên chúng ta 

nhất định phải phân biệt cho rõ ràng. 



  

 Hỏi:    Thưa chúng ta có thể cúng dường hình tượng Phật, Bồ 

Tát để tu phước cho họ không? Và ý nghĩa của việc cúng dường 

Tam Bảo này. 



 Đáp:    Việc cúng dường hình tượng Phật, Bồ Tát là tu phước trong Tam Bảo tất nhiên thù thắng hơn tất cả. Ngày trước trong 

lúc giảng dạy, tôi thường hay nói rõ với đại chúng, đệ tử Phật 

cúng dường hình tượng Phật Bồ Tát không ngoài hai ý:  



  Ý thứ nhất là kỷ niệm, là “Báo ân”, Phật là lão sư ban đầu 

của chúng ta, chúng ta tiếp nhận giáo dục của ngài, đạt được 

công đức lợi ích thù thắng từ giáo học này thì đối với vị lão 

sư sáng lập, chúng ta luôn cảm ân, mỗi niệm không quên. 

Đây thuộc về ý kỷ niệm, gọi là trở về nguồn cội. 

  Ý thứ hai là “Kiến Hiền Tư  Tề”, học tập với ngài, thấy 

người hiền mà noi theo, nhìn thấy hình tượng thì phải học 

theo ngài. Nghe được danh hiệu, cũng phải học ngài. 



Chư Phật, Bồ Tát xuất hiện  ở thế gian đều toàn tâm toàn lực 

giúp  đỡ chúng sanh giác ngộ,  đây là sự nghiệp của Phật, Bồ 

Tát. Chúng ta làm học trò, đệ tử của Phật, phải học tập và bắt 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  483 



chước tâm nguyện từ bi của Phật, Bồ Tát, mà nỗ lực không thối 

chuyển sự nghiệp của các Ngài. Vì thế chúng ta thường để hình 

tượng chư Phật, Bồ Tát trong mắt của mình, nhằm ý thức rõ 

được bổn phận của mình sao cho bằng các Ngài. Khi cúng 

dường hình tượng Phật, Bồ Tát cần phải có tâm tư như vậy, và 

cũng phải hiểu là sự cúng dường hình tượng chư Phật Bồ Tát, 

nhất định không phải là mê tín. 



Khi cúng dường chư Phật, Bồ Tát, tuyệt  đối không chỉ 

cúng dường trên sự tướng – phải hiểu đây chỉ là hình thức, chỉ 

là thứ yếu – mà phải biểu đạt bằng chính công phu học hiểu và 

tu học đến nơi đến chốn, đó mới là trọng tâm. Không những chỉ 

bản thân y giáo phụng hành, ngoài việc cúng dường còn phải 

giúp/khuyên nhắc đại chúng tu hành đúng Pháp, công đức này 

mới thật là lớn. Cái thắng nhân là ở chỗ này, được như thế thì 

tội lỗi của người bệnh mới được tiêu trừ. 



 Lợi ích của việc niệm danh hiệu Phật và Bồ Tát. 

  

Chúng  ta  cũng phải lắng lòng quan sát mà thể  hội việc 

người nữ Quang Mục và Nữ Bà La Môn làm, đó là những tấm 

gương tốt;  đồng thời cũng cho chúng ta thấy việc niệm danh 

hiệu chư Phật, Bồ Tát và Bích chi Phật, công đức thật cũng 

không thể nghĩ bàn!  Vì danh hiệu Phật, Bồ Tát – ẩn chứa bên 

 trong – có hàm nghĩa sâu rộng vô tận! 

  

  Danh hiệu của Phật là biểu thị  “tánh  đức”,  dùng một câu danh hiệu là để phá vỡ cái ải mê muội, hòng chuộc lại Thể 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  484 



và Dụng của tự tánh, đánh thức tự tánh, tìm lại Tánh Đức 

của chúng ta. 

  Danh hiệu của Bồ Tát là biểu thị  “tu đức”, bởi đức năng của chúng ta vốn tự đầy đủ, nhưng hiện tại chúng ta bị mê (tuyệt 

nhiên không phải mất  đi mà chỉ  bị mê). Khi mê, tánh đức 

của tự tánh không thể hiển hiện, nhất định phải dựa vào tu 

hành mới có thể hồi phục “tánh đức”. 



Tánh và tu không hai! Tu đức cũng vô lượng vô biên, bởi 

chúng ta mê đã quá sâu nên phương pháp lý luận của tu đức 

cũng không cùng tận. Bồ Tát đại biểu “tu đức”, Phật đại biểu 

“tánh đức”, cho nên danh hiệu hay hình tượng chư Phật, Bồ Tát 

đều có tác dụng là nhắc nhở chúng ta “tánh tu”. Chúng ta cúng 

hình tượng Phật, Bồ Tát với mục đích chính là như vậy. 



  Niệm Quán Thế Âm Bồ Tát, “Quán Thế Âm Bồ Tát Đại Từ 

Đại Bi”, bạn niệm danh hiệu này là niệm cái “tâm từ bi” của 

chính mình. Niệm danh hiệu Đức Địa Tạng Bồ Tát là niệm 

cái “tâm hiếu kính” của mình. Ngài Địa Tạng biểu tượng của 

“hiếu kính”, Ngài Văn Thù biểu tượng của “trí tuệ”,  Đức 

Phổ Hiển biểu tượng của “thực hành”, làm điều lành – cho 

nên niệm danh hiệu Bồ Tát là phải niệm trên tánh tu như vậy 

mới thật sự có công đức! 

  Niệm Thích Ca Mâu Ni Phật, “Thích Ca” là nhân từ, “Mâu 

Ni” ý là thanh tịnh. Do đây mà biết, nhân từ cùng thanh tịnh 

là đức năng trong tự tánh của chúng ta vốn có đầy đủ. Nhất 

định phải dùng danh hiệu để làm cho cái đức năng này, hiển 

lộ rõ ràng hơn. Chúng ta nghe danh hiệu Ngài, thì khi đối 

nhân xử thế tiếp vật phải nhân từ, đối với chính mình phải 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  485 



thanh tịnh; dùng tâm thanh tịnh  đối  đãi chính mình, dùng 

tâm từ bi đối  đãi với người khác. Cho nên khi nghe danh 

hiệu hoặc nhìn thấy hình tượng Phật, chúng ta liền  được 

nhắc nhở đến ý niệm này, đó là giáo học, là nghệ thuật biểu 

thị khắp mọi lúc mọi nơi –  nhắc nhở tánh đức chúng ta phải 

 không ngừng lưu xuất ra ngoài. 

  A Di Đà Phật là Vô Lượng Giác, Giác là không mê, Giác là 

tâm không động; cho nên niệm một câu A Di Đà Phật gọi là 

“nhất tâm xưng niệm”, niệm  đến khi mỗi niệm  đều không 

nhiễm các tướng, không động, không dính mắc các pháp, 

đến như như cùng cực thì gọi là “nhất tâm bất loạn”. Nhất 

Tâm là tâm không động, nếu tâm còn thọ cái động của ngoại 

cảnh sáu căn khi tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài, vẫn còn 

khởi tâm tác ý thì không phải là A Di Đà Phật. Đức Phật A 

Di Đà tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài không có động tâm, 

không khởi niệm, không phân biệt, không chấp trước, luôn 

giữ được sự thanh tịnh, đây mới gọi là A Di Đà Phật. Nếu 

chúng ta hiểu được cách niệm Phật như vậy, thì người sắp 

mất vừa nghe tiếng Phật hiệu qua tai là “Bồ Đề muôn thuở”, 

công đức này lớn lắm! 



 Trồng hạt giống Phật trong A Lại Da Thức của người vừa 

 mạng chung. 

  

Con người tuy mất rồi nhưng thần thức của họ vẫn còn, họ 

chưa đi đầu thai thì A Lại Da Thức vẫn còn, vẫn biết, cảm nhận 

hoặc nghe ở trong bổn thức. A Lại Da Thức vẫn còn hoạt động, 

tức còn có sự dao động; nhờ sự dao động – niệm A Di Đà Phật 

– của chúng ta, cũng có thể khởi tác động cảm ứng đạo giao với 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  486 



sự dao động của họ. Đây chính là lợi ích mà họ đạt được, giúp 

họ trồng hạt giống Phật trong A Lại Da Thức của họ, hạt giống 

này mạnh hay yếu  đều dựa vào sức niệm Phật của người trợ 

niệm. 



Là Phật tử tu niệm Phật, nếu chúng ta hiểu lý “niệm niệm 

 tương ưng”  thì hạt giống này sẽ khởi lên rất mạnh; hiểu lý này rồi thì khi trợ niệm, hãy chắp tay cung cung kính kính mà niệm 

“A Di Đà Phật”! 



Nếu cảm nhận sức niệm Phật hơi yếu, thì quyến thuộc nên 

làm thêm lễ cúng trai tăng cho họ, để tu phước cho họ, giúp cho 

họ được tăng phước. 

  

 Hỏi: Vì sao thân quyến cần phải tu phước cho họ? 



 Đáp: Trong Kinh Địa Tạng có nói: “Thế nên này ông Trưởng Giả, những chúng sanh trong cõi Diêm Phù, sau khi cha mẹ hay 

 quyến thuộc qua đời, nếu có thể thiết trai cúng dường, chí tâm 

 cầu khẩn, thì những người như thế, kẻ còn lẫn người mất đều 

 được lợi ích.” Đoạn kinh này đã nói rất rõ, người thân quyến thuộc nên vì người mạng chung mà tu phước! Tôi cũng cần nêu 

ra một thí dụ, trong thí dụ này chư  vị nhất  định phải hiểu kỹ 

tinh thần của nó là gì. Tại sao họ lại được phước? Ðược phước 

hay không đều ở hai chữ “thành kính”.  Nếu chẳng có tâm thành kính thì có làm theo phương pháp này cũng chẳng đạt được. Do 

đó quý vị nên biết chẳng thành chẳng kính là tướng mê hoặc, đó 

là nghiệp chướng.  Thành kính là giác ngộ, là tánh đức lưu 

 xuất, là Bát Nhã phóng quang.   





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  487 



Ở đây tôi sẽ nêu một thí dụ là việc “doanh trai”, doanh đây 

là sửa soạn chuẩn bị, doanh tạo tức lo liệu việc nấu nướng tức 

là bạn “thiết trai”. Trong nhà Phật thường gọi là Cúng Ngọ tức 

cúng bữa trưa, tức là “doanh trai”. Khi doanh trai bạn phải chú 

ý ‘ vị trai thực cánh, cập doanh trai chi thứ’, tức trước khi thọ 

trai và trong lúc thiết trai thì khi bạn nấu những món ăn này để 

cúng dường, hay lúc cúng cơm phải có tâm cung kính. Ngay cả 

nước vo gạo cũng không được đổ đi, chúng ta làm cơm để cúng 

trai, nấu cơm này là để Cúng Ngọ, cúng dường chư Phật, cúng 

dường Quỷ Thần; đối với các Ngài luôn phải có tâm cung kính 

như vậy! 



Việc cúng ngọ này chưa xong thì nước vo gạo cũng không 

được tùy tiện đổ xuống đất, phải chân thành cung kính đến mức 

độ như vậy. Đợi đến lúc cúng ngọ xong xuôi rồi hẵn giải quyết 

những vật phế thải, những vật không còn dùng được này nữa. 

Đây là việc mà rất ít người nấu thức ăn chay để cúng dường để 

ý biết  đến, ngay những rau cải lặt xong bèn đem loại bỏ  đi, 

huống chi là nước vo gạo! 



 “Nếu ăn trái phép và không được tinh sạch kỹ lưỡng, thì 

 người chết  đó trọn không được trợ  lực nào cả.”   Đến ngay những thức  ăn chưa cúng Phật và Tăng cũng không nên ăn 

trước. Ăn trước là sao? Là nếm thử mùi vị trước, nếm trước tức 

là ăn qua rồi mới dâng cúng Phật, là đại bất kính! Đây là việc 

mà mọi người thường phạm phải, do không hiểu, không biết. 

Vậy là không được, chưa cúng dường Phật, Tăng mà bạn  ăn 

trước, bạn lấy đồ ăn thừa đem cho người khác, đừng nói là đối 

với Phật, Bồ Tát, (chỉ riêng) đối với quỷ thần,  đối với người 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  488 



khác đã là không cung kính rồi. Hoặc là “bất tinh cần,” tức là 

bạn không sốt sắng làm công việc này, chẳng có thành tâm, 

chẳng có tâm cung kính để làm công việc này, thì người chết ấy 

cũng sẽ chẳng được trợ lực, chẳng nhận được chút gì trong sự 

giúp đỡ của bạn. 



Nếu chúng ta cúng ngọ (cúng Phật bữa trưa), nếu có vi 

phạm thì đó thật là có tội với Phật-Bồ Tát. Nhưng Phật-Bồ Tát 

đại từ, đại bi, dứt khoát sẽ chẳng trách bạn, (tuy) Phật-Bồ Tát 

không trách bạn, nhưng thần hộ pháp sẽ chán ghét bạn; thần hộ 

pháp là phàm phu, họ chẳng phải là Phật, Bồ Tát, người ‘gây ra 

rắc rối’ đều là thần hộ pháp. Nếu bạn làm rất đúng như pháp, rất 

cung kính thì thần hộ pháp cũng cung kính bạn; nếu bạn làm 

chẳng đúng như pháp thì thần hộ pháp sẽ chán bỏ bạn, chúng ta 

phải hiểu đạo lý này. 





Chúng ta dùng tâm chân thành, cung kính để làm “biện 

Trai”  đúng như lý như pháp, mỗi ngày lo việc ăn uống tức là 

biện Trai. Chúng ta nhất định phải tinh cần, giữ cho tịnh sạch 

khi dâng cúng Phật và Tăng; tu hành đúng như lý như pháp, nếu 

bạn hiểu  đạo lý này thật sự  sẽ  được chư Phật hộ niệm, long 

thiên hộ pháp tôn kính bạn. Ðó là “tinh cần hộ tịnh,” ‘tinh’ là 

thuần chứ không tạp, ‘tịnh’ là thanh tịnh chẳng nhiễm. 



 Người chết hưởng được một phần trong bảy phần công đức.   



Nếu chúng ta làm chẳng đúng như pháp thì một phần cũng 

chẳng  đạt  được. Do đó nhất  định phải nuôi dưỡng tâm thành 

kính này ngay lúc thường ngày, nhưng không chỉ riêng đối với 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  489 



Phật, Bồ Tát, với những người tu hành; mà đối với hết thảy 

chúng sanh cũng đều phải tu tâm thành kính, có được vậy thì 

khi chúng ta làm việc hồi hướng này sẽ có công đức, hiệu quả 

rất lớn. 



Người sống được sáu phần bảy của sự lợi ích, người mất 

được một phần bảy, chúng ta phải hiểu rõ cả Lý lẫn Sự. Trên 

Sự, ở đây Bồ Tát chỉ nêu lên một việc, phương pháp tu phước 

cho người mất rất nhiều, chẳng thể nói hết. Ở đây chúng ta tổng 

kết một cương lãnh quan trọng, đó là “thành kính,” bất luận tu 

phước gì cũng phải “tinh cần hộ tịnh,” bốn chữ này quan trọng 

vô cùng! Cho nên dùng tiền phải dùng tịnh tài, đích thật là tiền 

tài trong sạch thì bố thí mới có công đức, mới có hiệu quả. Nếu 

là tiền tài bất nghĩa thì không được, vậy là chẳng tịnh, chẳng 

thanh tịnh chẳng phải là  tịnh tài, bạn dùng của cải như vậy thì sẽ chẳng  được phước, phải hiểu rõ ràng rành rẽ  mới có công 

đức, có hiệu quả. 

  

 Hỏi: Siêu độ cách nào cho người mất được lợi ích? 



 Đáp:    



*   Nếu người mất, lúc còn sống là Phật tử chuyên tu niệm Phật, 

đã hiểu rõ Phật pháp; sau khi họ  mất nên cho họ nghe kinh, 

niệm Phật cho họ. Do đó hết thảy Phật sự siêu độ đều nhằm tạo 

tăng thượng duyên cho người mất, cốt ý để nhắc nhở  họ câu 

niệm Phật và cầu Vãng Sanh Tịnh Độ, thì họ nhất định sẽ được 

độ. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  490 



*   Nếu người lúc còn sống chưa tiếp xúc Phật pháp thì rất khó, 

vì dựa hoàn toàn vào phước báo này thì họ chỉ có thể sanh đến 

cõi trời Đạo Lợi mà thôi! 



Tuy lợi ích làm Phật sự siêu độ, lớn nhỏ chẳng bằng nhau 

(trong kinh nói rất rõ ràng, rành rẽ), chúng ta phải tự suy nghĩ 

để hiểu vì sao sự siêu độ sẽ giúp họ được lợi ích. 

Bạn nên nghĩ  đến  đoạn trước, việc làm của Quang Mục 

Nữ và Bà La Môn Nữ thì liền hiểu rõ ra. Họ có được lợi ích này 

nhưng chỉ  được một phần bảy (1/7), còn sáu phần bảy (6/7) 

thuộc về người thành tựu công đức. Bởi nếu không vì người 

mất thì bạn sẽ không: tu phước, lễ lạy sám hối, tụng kinh, lạy 

Phật… bạn sẽ chẳng được lợi ích thù thắng. Đạo lý ở ngay chỗ 

này! Do nhân duyên vì (người mất) đã tạo tăng thượng duyên 

cho người nhà, nên thành tựu công đức của bạn, họ hưởng thụ 

được một phần. Do đó nếu có được con cái hiếu thảo, thân bằng 

quyến thuộc hiếu thuận, tạo được phước báo càng lớn thì người 

mất hưởng  được càng nhiều,  đạo lý là như  vậy!  Đây cũng là 

công đức lợi ích thù thắng nhất. 

  

 Lo hậu sự cho người quá vãng làm sao cho đúng pháp? 

  

 Hỏi:  Thưa, việc lo tang sự cho người thân qua đời, có người mời thân quyến bạn bè đến, sát sanh ăn thịt, cúng bái Quỷ 

Thần, làm vậy có hợp lý không? 



 Đáp:   Ngài Địa Tạng Bồ Tát, đại từ đại bi khuyên dắt chúng sanh nơi cõi Diêm Phù Đề,  ngay ngày lâm chung phải thận 

 trọng, nhất  định không được sát sanh, không được tạo ác 

 duyên.   



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  491 





Khi người chết  đó chưa  được thọ sanh, trong bốn mươi 

chín ngày luôn luôn trông ngóng hàng cốt nhục quyến thuộc tu 

tạo phước lực để cứu vớt cho. 



Đây là sự thật, khi còn sống thì không biết, chết  đi gặp 

phải khổ nạn nên lúc bấy giờ không nơi nương tựa, đích thật là 

khổ sở, cô độc lẻ loi. Hy vọng duy nhất của họ là mong người 

nhà có thể làm phước cho họ, có thể siêu độ  họ. Nhưng rất 

nhiều thân quyến chẳng hiểu đạo lý này, tùy thuận theo tập tục 

thế gian sát sanh tế  lễ quỷ thần như nói ở trên, cầu tà đạo, 

không những chẳng ích lợi mà còn hại thêm. Đây là vì người 

thế gian vô tri, chẳng có ai chỉ dẫn, chúng ta nói đến sự đáng 

thương, nói đến sự thê thảm thì không ai hơn họ – “hốt ngộ lân 

nhân, cánh phụ thiểu vật” – đây là ví dụ người chết nói ở trên, 

lúc còn sống chẳng làm việc gì tốt, sau khi chết đương nhiên sẽ 

y theo hạnh nghiệp mà nhận lấy quả báo, nay người nhà quyến 

thuộc chẳng hiểu biết mà còn sát sanh, cúng tế làm tăng thêm 

tội nghiệp cho kẻ ấy, tiền đồ của kẻ ấy đương nhiên càng khốn 

khổ. Còn nặng nề hơn lúc họ chịu khổ nạn lớn lao khi còn sống, 

chẳng biết lớn hơn gấp bao nhiêu lần! 



Sự tội phước nói trong kinh đích thật chính là thập thiện, 

thập ác, chúng ta không cần nói quá cao, quá huyền diệu, chỉ 

đơn giản dùng “ngũ giới thập thiện” để làm tiêu chuẩn. Phá giới 

tạo ác là tội nghiệp vô biên; trì giới tu phước, tu phước nghĩa là 

sốt sắng tu theo thập thiện, đây là điều căn bản lớn lao để được 

tái sanh làm người. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  492 



Nếu người bệnh, lúc còn sinh tiền là người thiện, người 

tốt, bản thân không tạo tội lỗi gì. Nay do bởi người thân quyến 

thuộc, sát sanh hại vật để cúng tế bái lạy Quỷ Thần, cầu khẩn 

các quỷ quái (quỷ quái là tà hình, tà đạo); lúc thấy họ bệnh nặng 

nguy kịch thì đi cầu các loại Quỷ Thần này đến giúp đỡ, mà 

không biết rằng chính những việc đang làm là  “tạo tội sát sanh 

 cúng tế”.   



  Người bệnh đáng ra cũng có thể sanh vào đường lành, sanh 

vào cõi Trời Người, nhưng do người thân quyến tạo nên 

những tội sát sanh hại vật này; khi chết, họ phải gánh chịu 

lấy, phải xuống gặp Diêm Vương để biện luận nghiệp tội, bỏ 

lỡ cơ hội sanh vào đường lành chỉ vì việc sát sanh ấy! 

  Còn nếu như chưa tắt thở, họ phải chịu vô số đau đớn ở trên 

giường bệnh, nhưng thần hồn của họ thì ở các ty sở tương 

ứng với nghiệp tội đó để thẩm vấn, biện luận về nghiệp quả! 



Con người sau khi chết đi rồi, những người có thể nhờ cậy 

để giúp đỡ được, chẳng biết còn được mấy kẻ? Đặc biệt trong 

thời đại hiện tại này, những thành phần có thể trông cậy được 

càng ngày càng thấp, vì người xã hội hiện thời cho rằng  đạo 

Phật chẳng có gì hay, chỉ mang màu sắc mê tín thần bí! Chúng 

ta xem thử những người trẻ tuổi hiện nay, thường không có 

người hướng dẫn  đàng hoàng, nếu cứ mãi như  vậy thì thế  hệ 

con cháu của chúng ta sau này sẽ bỏ đạo, sẽ chẳng còn mấy ai 

tin đạo Phật nữa? Vậy sau khi chết đi, gặp những sự khổ nạn 

này thì bạn phải dựa vào ai để giúp bạn  đây? Chẳng có ai để 

trông cậy vào hết! Sự thật này là một vấn đề thiết thật đối với 

chúng ta, hơn nữa vừa nghĩ  đến thì đã liền là việc trước mắt. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  493 



Nên  Đức Phật luôn khuyên nhắc chúng ta, bình nhật khi thân 

thể còn khoẻ  mạnh thì chúng ta nhất  định phải hết lòng  cung 

 kính Tam Bảo, tuân thủ giới luật, học hỏi kinh luận, trì niệm 

 Phật hiệu,    nỗ  lực mà tiến tu ...  có  được vậy thì công đức, 

 phước đức này chúng ta mới hưởng được trọn vẹn.  

  

 Hỏi:  Thưa, trong xã hội hiện tại, do không hiểu nghi thức cơ 

bản của việc siêu độ, họ thường mời ban nhạc  đến  để chơi 

những ca khúc thịnh hành; hoặc tuy mời các vị tăng đến tụng 

kinh niệm Phật, nhưng người nhà vẫn vui vẻ hàn huyên chuyện 

thường ngày. Làm như vậy người mất có được lợi ích không? 



 Đáp: Việc này bạn không cần phải hỏi, bạn thử suy nghĩ kỹ thì sẽ biết liền. Giả như khi bạn mất, người thân quyến thuộc làm 

như vậy bạn có thấy vui không? 

Làm như vậy tất không phải là cách biểu hiện lòng thương 

nhớ, mà biểu hiện dường như là họ rất vui: – “Ồ, người đã mất 

rồi thì hay quá!”  không biết có phải là họ nghĩ như thế không! 

Làm như vậy là đánh mất đi tính chất ma tang cổ lệ. 

  

 Hỏi: Thưa, có tục lệ người mất trong sáu tháng hoặc một năm thì làm lễ qua cầu. Xin hỏi có cần phải làm như thế không? 



 Đáp:  Việc này trong Ngọc Lịch Bảo Sao cũng có và trong kinh Phật cũng nói đến, làm theo đây thì cũng tốt, quả thật một năm 

hay ba năm phần nhiều là thuộc về tính chất kỷ niệm,  đây là 

“thận chung truy diễn, nhân đức quy hậu,” thật sự cái ý là ở chỗ 

này. Nghi thức có thể thông dung, nhưng phải học cách đơn 

giản  đừng nên quá rườm rà, quá lãng phí. Lại nữa, nên làm 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  494 



những việc từ thiện xã hội có lợi ích cho chúng sanh, rồi đem 

lợi ích đó hồi hướng cho họ là được rồi. 

  

 Hỏi:  Thưa, sau khi cha con qua đời đến nay đã hơn một năm rồi, con có làm bài vị thờ  ở chùa, đồng thời cũng làm những 

việc thiện để hồi hướng cho cha con, nhưng người nhà vẫn còn 

thấy cha bị  đuổi  đánh. Xin hỏi con phải làm thế nào để  bồi 

phước cho cha đây? 



 Đáp:  Phải làm việc thiện, không được gián đoạn, để hồi hướng cho cha bạn. Nếu gặp phải tình trạng như vậy, bạn nên cầu “tiêu 

tai” cho họ; cầu “tiêu tai” có nghĩa là đem công đức hồi hướng 

cho oán thân trái chủ của họ, hy vọng việc bất hòa giữa họ và 

oán thân trái chủ  được hóa giải, làm như  vậy mới  đúng. Việc 

làm này phải thật thành tâm, “có thành mới có ứng!” Hoặc bạn 

có thể  bỏ ra thời gian một tháng, ngày nào cũng tụng một bộ 

kinh Địa Tạng, hãy duyên vì họ mà tụng –duyên vì oán thân trái 

chủ – của cha bạn mà tụng, mong rằng đem công đức này mà 

hóa giải oán kết giữa họ. 



Hoặc là ngày nào cũng niệm mười ngàn danh hiệu Phật, 

riêng vì họ. Việc làm này rất có hiệu quả, nếu phát tâm thật sự 

và hãy niệm bằng cái tâm chân thành. Tôi tin rằng làm như vậy 

từ một tháng đến ba tháng sẽ hóa giải được, khi đã hóa giải rồi 

thì có điềm ứng rất tốt, bạn sẽ nằm mộng thấy cha bạn về cảm 

ơn bạn, các oán thân trái chủ đến gây chuyện sẽ không còn nữa! 

  

 Hỏi:    Thưa, người mất tuy đã qua giai đoạn trung ấm thân, nhưng hằng năm đều làm công đức để hồi hướng, xin hỏi họ có 

thể nhận được không? 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  495 





 Đáp:      Trong Kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện nói rất rõ, trong bốn mươi chín ngày, chưa chắc họ đã đi đầu thai, họ còn 

trong giai đoạn thân trung ấm. Làm thân trung ấm thì cứ cách 

bảy ngày lại một lần biến dịch sanh tử, họ còn phải chịu  đau 

khổ, cho nên vào lúc này tụng kinh siêu độ cho họ là để cho họ 

giảm bớt đau khổ, họ có thể nhận được sự giúp ích này. 



Còn nếu như họ đã thọ sanh thì việc làm cúng tế mỗi năm có 

hai ý nghĩa:   



*   Dẫu cho họ đã thọ sanh rồi, nếu hồi hướng công đức 

cho họ, thì họ vẫn có thể nhận được phần nào. 

*      Quan  trọng hơn chính là: bồi dưỡng  đức hạnh của 

người còn sống, và ý không quên ân nghĩa đối với người thân 

đã mất. “Thận chung truy diễn,” là chúng ta không quên ân đối 

với lịch  đại tổ tiên, cha mẹ anh em, và nhất là đối với những 

người có ân huệ sâu nặng; nên “thận chung truy diễn, nhân đức 

 quy hậu”  là vậy, nên việc làm này rất có ý nghĩa. 



 —()— 

 

 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  496 



 

CHƯƠNG 12 

  

TỰ TẠI VÃNG SANH 



---oOo--- 



 Khi  lâm chung, những điều kiện cần có để được vãng sanh. 

  

 Hỏi:  Thưa, khi lâm chung muốn vãng sanh cần phải có những điều kiện nào? 



 Đáp:  Sau khi người chết rồi,  sanh  đến cõi nào là do ở  một 

 niệm cuối cùng quyết  định,  ai có thể quyết chắc  được niệm cuối cùng ấy là niệm tốt lành? Đích thật không ai có thể nắm 

chắc  được cả! Khi con người sắp lâm chung – thời khắc rất 

trọng  đại của  đời người – vì một niệm cuối cùng ấy sẽ quyết 

định họ siêu thăng hay đọa lạc. 



Đức Phật dạy,  để có  nhân duyên đầy  đủ khi lâm chung, 

chúng ta cần phải tu phước, phải biết tích công lũy đức để dành 

đến khi lâm chung có được phước báo – đầu óc tỉnh táo minh 

mẫn, có thiện tri thức giúp đỡ – là phước báo to lớn! 



Người không có phước báo, khi lâm chung mê hoặc điên 

đảo, không tỉnh táo tức không thể làm chủ tể chính mình, như 

vậy rất phiền phức, ví dầu có gặp  được thiện tri thức cũng 

không giúp được gì. Đầu óc không tỉnh táo, bị mê hoặc  điên 

đảo thì nhất định sẽ đọa ác đạo. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  497 



 Người có phước báo to lớn thì nhất định phải có nhân duyên 

 đầy đủ, tức có đủ ba điều kiện sau: 



  Ðiều kiện thứ nhất: minh mẫn, tinh thần không điên đảo hôn 

mê, việc này rất quan trọng nhưng không hề dễ dàng! Ai có 

thể đảm bảo là tương lai lúc lâm chung có được đầu óc tỉnh 

táo rõ ràng, minh mẫn? Nên việc này cần phải có phước đức 

to lớn – vì có phước đức to lớn tất sẽ được  nhân duyên thù 

 thắng trợ duyên. Nếu không có phước  đức to lớn thì nhân 

duyên này sẽ chẳng xuất hiện! 

  Điều kiện thứ nhì: được thiện tri thức trợ niệm, giúp cảnh 

tỉnh, giữ được chánh niệm. 

  Ðiều kiện thứ ba: tâm sanh chánh tín, chí thành sám hối, 

buông xuống vạn duyên và quyết định niệm Phật cầu sanh 

Tây Phương. 



Họ phải có đủ ba điều kiện trên này! 



 Lúc lâm chung chỉ cần bạn khởi một niệm hướng thiện, một 

 niệm ấy liền siêu việt, cho nên chúng ta đừng coi thường một 

 niệm cuối cùng này.   



Người thế gian chúng ta niệm Phật cầu vãng sanh Tịnh Ðộ 

cũng vì một niệm này, một niệm lúc lâm chung nếu bạn 

niệm A Di Ðà Phật, bạn nghĩ về Tây Phương Cực Lạc thế 

giới, thì với một niệm  ấy liền vãng sanh. Lúc bình thường 

niệm Phật ví như luyện binh, một niệm cuối cùng lúc lâm 

chung là giao chiến, khi bạn tắt thở bạn sanh vào cõi nào là 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  498 



dựa trên một niệm lúc lâm chung này, do đó chúng ta phải 

coi trọng cái niệm cuối cùng này. 



 Làm sao có thể nắm chắc, không để mất chánh niệm?   



Nhất định phải biết tu phước! Người có phước báo lớn, phước 

báo chân chánh, không có nghĩa là mong cầu có địa vị, phú 

quý...  đời hiện tại, phước báo này là giả! Người thật sự có 

phước báo là lúc lâm chung họ biết lúc nào ra đi, đứng mà vãng 

sanh, ngồi mà vãng sanh, vô cùng tự tại, người như vậy gọi là 

người có phước báo to lớn. 



 Tại sao nói phước báo của người đó to lớn? 

  

Vì họ vĩnh viễn thoát ly khỏi luân hồi, sẽ chẳng còn tạo nghiệp 

lục đạo nữa. 





Nếu họ có trở lại cõi người, trở vào lục đạo thì họ dùng 

thân phận Bồ Tát, chẳng phải là phàm phu nữa! Như vậy gọi là 

có phước báo to lớn,  đó là phước báo thật sự, chúng ta nhất 

định phải hiểu rõ ràng cặn kẽ. Thế nên ngay đời này không nên 

mong cầu những phước báo hữu lậu của thế gian, phải tu phước 

báo vô lậu, người như vậy mới là người thật sự có trí huệ, thật 

sự hiểu rõ, trong nhà Phật gọi là người chân chánh giác ngộ. 



 Vãng sanh là một sự việc trọng đại, là một sự việc rất hy hữu! 



Nếu bạn muốn vãng sanh thật sự, thì điều quan trọng nhất 

là hằng ngày bạn phải hiểu rõ lý: thân này hư giả, cảm thọ này 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  499 



hư giả, mà buông xuống mọi vướng mắc trói buộc, không nên 

để bất cứ điều gì ở trong lòng. Sống ở trên đời này, tất cả đều 

phải tùy duyên, tùy duyên nghĩa là bản thân mình nhất  định 

phải tin, phải tin có “nhân quả báo ứng”, những gì trong số 

mạng này có thì nhất  định có, những gì trong số  mạng này 

không có thì cầu cũng không được, như thế Tâm của bạn mới 

an định được. Với lòng tin và ý nguyện là Bồ Ðề tâm, sau đó 

chỉ cần bạn “nhất hướng chuyên niệm,” bạn có đầy đủ ba điều 

kiện Tín-Nguyện-Hạnh này thì bạn có thể vãng sanh. 



Tất cả mọi thứ trên thế gian này đều là giả hết, chuyện gì 

trên thế gian này nếu có đầy đủ nhân duyên thì làm, nếu không 

có duyên thì tuyệt đối đừng khởi tâm động niệm. Nếu bạn lãng 

phí tinh thần và thời gian trên những sự việc thế gian này, để 

cho nhân duyên của việc trọng đại (vãng sanh) trong đời người 

trôi qua, đến đời nào kiếp nào bạn mới có thể gặp lại được! Phải 

nên cẩn thận, nhất định phải thận trọng! 

  



 Đới Nghiệp Vãng Sanh. 

  

 Hỏi:  Thưa, lúc còn sống tạo nghiệp sát, lâm chung mười niệm đến một niệm có được vãng sanh không? 



 Đáp:   Ngài Đại sư Liên Trì nói rất hay: “Thỉ ác bất ngại chung thiện”, một người khi còn trẻ tạo ác, trung niên tạo ác, khi tuổi 

già hối hận, lo làm thiện vẫn còn kịp, họ vẫn là người thiện, chỉ 

cần họ “hồi đầu thị ngạn”. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  500 



Tôi dẫn ra đây một câu chuyện  để chứng minh về  “đới 

nghiệp vãng sinh”. Ngày xưa, Trương Thiện Hòa sống bằng 

nghề mổ trâu giết bò, một ngày kia ông lâm bệnh nặng, khi sắp 

mạng chung thấy có rất nhiều người đầu trâu đến đòi mạng ông, 

ông sợ quá gọi vợ thỉnh chư Tăng đến cứu độ. Một vị cao Tăng 

được thỉnh tới bảo với ông rằng: “Ðừng sợ! Ông đời này nghiệp 

sát quá nặng, không còn pháp nào khác cứu được ông hết, duy 

chỉ có cách xưng niệm ‘A Di Ðà Phật’ mới có thể giải oan cho 

ông, mới có thể làm cho ông thoát khổ, hãy niệm theo tôi!”. 

Tăng nhân đó niệm lớn “A Di Ðà Phật”, Trương Thiện Hòa 

cầm hương niệm theo. Niệm  được mấy tiếng, thì ông nói với 

mọi người là không còn thấy những người đầu trâu đó nữa. Vị 

Tăng khuyên ông hãy mau niệm Phật A Di Đà và cầu sanh Tịnh 

Độ, ông lại càng niệm khẩn thiết, được một lát thì ông nói lớn: 

“Phật đến tiếp dẫn tôi rồi!” bèn cắm hương chắp tay, niệm Phật 

mà tịch. 



Câu chuyện trên cho thấy sự thù thắng cùng tột của pháp 

môn Tịnh  Độ – đới nghiệp vãng sinh – cho dù kẻ phạm tội 

nghịch ác cũng được dự phần tế độ, trong một đời cũng được 

Phật tiếp dẫn sanh về  Tịnh  Độ, nên tôi thiết tha khuyên mọi 

người hãy chuyên tâm mà niệm Phật, cầu sanh Tịnh Độ. 



Nhưng cũng nên suy xét cho kỹ, chớ có hiểu sai! Nếu bảo 

niệm Phật có thể vãng sinh rồi lúc sống tha hồ mà tạo nghiệp, ỷ 

lại vào Phật, đợi lúc sắp mạng chung sẽ niệm Phật để cầu đới 

nghiệp vãng sinh, nhất thiết không được có tư tưởng như vậy! 

Nên biết vào lúc lâm chung, chướng duyên hiện tiền, niệm Phật 

là việc không thể  dễ dàng, nếu không nhờ vào thiện căn từ 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  501 



nhiều đời trước thì tuyệt đối không thể niệm Phật được. Trương 

Thiện Hòa, tuy một  đời sát sinh, hiện  đời lại không biết Phật 

pháp,  điều này chứng tỏ  rằng  đời trước ông đã có căn duyên 

niệm Phật, hạt giống lành ấy nay đã đến thời kỳ thuần thục, đây 

là “nhân thù thắng”; thêm được thiện hữu khai thị trợ niệm là 

“duyên thù thắng”, ông nương nơi túc thiện nghiệp, sám hối 

quay đầu rồi niệm Phật mà được thành công. Trường hợp này 

hy hữu rất hiếm có! 



Nên tôi mong quý vị, trước cần ngăn ngừa điều ác, chớ đợi 

sau rồi mới cầu Phật, thường ngày nên niệm nhiều câu Phật 

hiệu, chớ chờ lúc chết mới cầu siêu. Lời người xưa dạy rằng: 

“Cho ngựa phi nước đại, đến vực mới kéo cương, làm sao còn 

kịp nữa, người ngựa ắt như tương.” 



“Đồ tể buông đao xuống cũng thành Phật”, kẻ đã trót tạo 

tội nếu biết hồi tâm sám hối, do “Sám Hối” là chìa khóa để 

vãng sanh, vì sám hối sẽ diệt  được hết thảy tội,  nên sám hối 

 niệm Phật thì vẫn  được nhiếp thủ, Phật chẳng  để sót vậy! 

Trương Thiện Hòa là một tấm gương để cho chúng ta soi chiếu, 

cũng giúp chúng ta tăng trưởng lòng tin, thấy được nhân duyên 

niệm Phật mà đới nghiệp vãng sanh. Dù cho lỡ có tạo tội nặng 

gì đi nữa cũng không nên nghi sợ, biển mê và bờ giác chỉ khác 

nhau một cái quay đầu, chỉ cần chuyển ý quay đầu, thành tâm 

sám hối là xoay về  bờ giác! Nhưng cũng phải hiểu, Trương 

Thiện Hòa, ông là người có phước báu lớn, khi lâm chung ông 

gặp đủ cả ba điều kiện trên: 



-    Một là ông không bị hôn trầm, đầu óc ông tỉnh táo. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  502 



-   Hai là ông gặp được thiện tri thức, nhắc nhở ông giữ chánh 

niệm, nhất tâm niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tịnh Độ. 

-   Ba là khi có người cảnh tỉnh, ông sinh tâm hoan hỷ, tín thọ, 

phát nguyện niệm Phật cầu sanh Tây phương. Lúc lâm chung 

ông lại có thể  niệm Phật thì đó chính là sám hối phát tâm. 



Hơn nữa hàng quyến thuộc cũng không gây các chướng 

ngại cho ông. Ông quả thật là người có phước báu lớn! Rõ ràng, 

ông dẫu là người có túc nghiệp sâu nặng, ông biết sám hối niệm 

Phật nên chẳng bị đọa vào tam đồ nữa, ông được mang nghiệp 

mà đi vãng sanh. Nên mới thấy bi nguyện của Phật A Di Ðà sâu 

thẳm, sức nhiếp độ mênh mông vượt trỗi khắp mười phương! 

  

 Hỏi:    Thưa, người tạo nghiệp ác, sám hối niệm Phật có được vãng sanh không? 



 Đáp:    Người ác có thể đổi ác hướng thiện thì họ có thể vãng 

 sanh, nếu như họ không giác tỉnh thì họ không thể vãng sanh, lâm chung giác tỉnh đều có thể vãng sanh. Pháp môn Tịnh Độ 

này rộng lớn thù thắng, không thể nghĩ bàn. Chân thật hồi đầu 

đó chính là chân thật sám hối, biết được đã làm sai rồi – về sau 

không làm nữa – là chân thật giác tỉnh. Ngạn ngữ chúng ta 

thường nói: “Lãng tử hồi đầu ngàn vàng không đổi! ” người ác 

khi  đã chân thật quay đầu sẽ là người tốt, còn tốt hơn so với 

người thường, cho nên họ có thể vãng sanh. Đây là điều khích 

lệ cho những người lỡ có quá khứ vô tri, không có trí tuệ, do 

ngu si mà tạo tác rất nhiều tội nghiệp nghiêm trọng; nhưng hiện 

tại họ đã tỉnh giác, đã hồi đầu được rồi. Không nên có ý niệm 

nghi sợ là: “tội nghiệp tạo quá nặng thì không thể vãng sanh!” 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  503 



Nếu như bạn có cái ý niệm nghi sợ này thì sai rồi, vì nó sẽ tạo 

chướng ngại cho việc vãng sanh. 



Nên biết công đức của việc sám hối là không thể nghĩ bàn! 

Khi tôi học Phật,  đọc Quán Vô Lượng Thọ Phật Kinh, vua A 

Xà Thế và Đề Bà Đạt Đa tạo tội ngũ nghịch12 thập ác. Đề Bà 

Đạt Đa đời đời đọa địa ngục, tuy là ông đọa địa ngục nhưng ở 

trong địa ngục ông không có chịu tội, ông vẫn rất an vui hưởng 

thụ ở trong địa ngục giống như ở cõi trời Đao Lợi. 



Đây là do nguyên nhân gì vậy? – Vì người ông hại là Phật! 

Hại phàm phu thì quả báo thật không thể  lường  được, vì sao 

vậy? Vì phàm phu có tâm sân hận, phàm phu có tâm báo thù 

nên oan oan tương báo lẫn nhau. Còn ông, ông đi hại Phật, Phật 

không có tâm sân hận, Phật không có tâm báo thù, nếu ông 

không hại Phật thì các Ngài khó mà mau chóng thành tựu Phật 

quả! Vì Phật tu hành “nhẫn nhục Ba La Mật,13” nếu thong dong 

mà tu thì không biết đến ngày nào Phật mới tu viên mãn được; 

nên khi ông hại đến các Ngài, thì hạnh nhẫn nhục Ba La Mật 

của Phật lập tức liền viên mãn – thành tựu Phật, chứng quả viên 

mãn. Nên tuy là ông ấy  đã tạo ra nghiệp, dụng tâm là rất ác, 

nhưng  đối với Phật mà nói thì ông giúp Phật mau thành tựu 

Phật quả. 





12  Ngũ nghịch tội: Năm tội cực ác trái với đạo lý, đó là: Giết cha, giết mẹ, giết A-la-hán, làm thân Phật chảy máu và phá hòa hợp Tăng. 

13  Nhẫn nhục Ba la mật: là nhẫn nhục đến chỗ cùng tột.  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  504 



Vậy ông ấy có phải đoạ địa ngục hay không?  – Phải đọa, 

nhưng ông đọa  địa ngục mà không chịu tội, ông ở trong địa 

ngục còn được hưởng phước. Điều này có đạo lý, cái đạo lý này 

rất sâu, rất vi tế! 



Vua A Xà Thế là phàm phu, ông giết phụ thân, hại mẫu 

thân,  đem mẫu thân cầm tù, lại phá hòa hợp tăng, tạo tội ngũ 

nghịch thập ác, lâm chung sám hối hồi đầu, niệm Phật liền được 

vãng sanh, ông thật đã vãng sanh. 



Việc này thể hiện rõ cho thấy có hai cách để vãng sanh: 



o  Cách thứ nhất: “Phát tâm Bồ Đề, một lòng chuyên niệm”. 

o  Cách thứ hai: “Lâm chung sám hối”. Khi lâm chung sám hối 

phát nguyện thì “một niệm cho đến mười niệm  được vãng 

 sanh”. Công đức niệm một niệm đến mười niệm của người 

lâm chung sám hối – đặc biệt thù thắng – vì họ phát tâm rất 

dõng mãnh, người bình thường như chúng ta không thể nào 

so sánh với họ được, họ kiên định dõng mãnh phát tâm nên 

bỗng chốc liền có thể chuyển biến hết tội nghiệp từ vô lượng 

kiếp. Pháp môn Tịnh  Độ nhằm giúp cho phàm phu đắc  độ 

vậy – thật không thể nghĩ bàn! 



Cho nên đi trợ niệm phải giữ bình đẳng, không nên ghét 

bỏ người tạo ác, phải toàn tâm toàn lực giúp đỡ cho họ thành 

tựu. Khi họ lâm chung vẫn thường hay khuyên bảo nhắc nhở, 

giúp đỡ trợ niệm họ, nếu họ có một niệm giác tỉnh là coi như 

bạn giúp một người thoát khỏi sáu cõi luân hồi để đi làm Phật, 

công đức này thật là vô lượng. Chỉ cần tâm của chính chúng ta 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  505 



chân thành – tâm chân thành liền có cảm ứng – chân thật có thể 

giúp đỡ được họ. 

  

 Hỏi:  Thưa, sinh tiền tạo nghiệp rất nặng, đến khi lâm chung, hơi thở sau cùng mới chịu niệm Phật, xin hỏi có thể đới nghiệp 

vãng sanh không? 



 Đáp:  Nguyện thứ 18 trong kinh Vô Lượng Thọ có nói:  “mười 

 niệm đến một niệm nhất định được vãng sanh.”  Đây là sự thật chứ không phải giả, nhưng mà nhất thiết không được hiểu sai, 

hiểu sai là giả! Hiện tại không chịu niệm Phật, không coi trọng, 

hẹn  đợi khi lâm chung mới niệm, quả thật có không ít người 

thường khởi cái tâm lợi dụng điều này. Hãy nghĩ, lúc còn khỏe 

mạnh chẳng chịu huân tập;    tới   lúc lâm chung,   phàm phu nghiệp nặng gặp lắm nỗi  điên  đảo, lại thêm tứ  đại bức bách khổ  sở, 

 đau đớn không tả hết nổi;  khi ấy   bạn có thể giữ vững tâm để 

niệm Phật hay sao? 



 Sám trừ nghiệp chướng. 

  

Nếu chẳng lo sám trừ nghiệp chướng thì nhất định không 

thể vãng sanh. Tuy pháp môn này nói ‘đới nghiệp vãng sanh,’ 

các vị  Tổ  sư  đại  đức xưa nay đã nhắc nhở: ‘ chỉ mang theo 

 nghiệp cũ, chứ không mang theo nghiệp mới.’ Những nghiệp 

mà bạn đang tạo hiện nay thì không thể mang theo, chữ ‘đới’ 

nghĩa là ‘đem theo, mang qua bên đó’; việc sai lầm trong quá 

khứ không sao, hôm nay phải tu sửa lại cho đúng. Câu  ‘không 

 kể quá khứ, chỉ luận hành vi hiện nay’ là nguyên lý và nguyên tắc của đới nghiệp vãng sanh. Bây giờ vẫn tiếp tục tạo nghiệp 

thì chẳng thể vãng sanh, nhất định phải hiểu cái đạo lý này. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  506 





Chớ có ảo tưởng: “chưa muộn, còn ở thế gian này thì cứ 

tiếp tục tạo nhiều ác nghiệp, chờ khi lâm chung sẽ quyết giữ 

vững một niệm sau cùng!” Về lý thì không có vấn đề gì, nhưng 

trên thực tế thì không có dễ dàng! 



-   Bạn có dám bảo đảm khi lâm chung đầu óc còn minh mẫn 

không? 

-   Bạn có dám bảo đảm hơi thở sau cùng, niệm được ‘A Di Đà 

Phật’ không? 

-  Khi lâm chung bạn có thể buông bỏ vọng tưởng đảo điên, vạn 

duyên hư dối, xuống hết được không? 



 Huân tập niệm Phật ngay từ bây giờ. 

  

Bạn phải biết, vào lúc lâm chung nếu bạn vẫn còn phiền 

não chấp trước thì Phật sẽ không thể  đến tiếp dẫn bạn  được. 

Đức Phật mà không đến thì tất oán thân trái chủ của bạn sẽ đến! 

Lúc sinh thời nếu tạo quá nhiều ác nghiệp, quá nặng, khi lâm 

chung yêu ma quỷ quái xuất hiện, tấn công bức bách bạn nhiều 

như thế thì có nguy không? – Bây giờ bạn đã hiểu rõ, bạn phải 

sáng suốt, phải nắm vững  điều này để không bị  lầm lẫn trên 

bước đường tu tập của mình, bạn phải huân tập niệm Phật ngay 

từ bây giờ.  Khi lâm chung một niệm sau cùng nếu là niệm “A 

 Di  Đà Phật”, tức thời phiền não của bạn liền bị khống chế, 

 giúp tâm bạn thanh tịnh, thì bạn và Phật liền có cảm ứng đạo 

 giao, Phật sẽ lai nghinh đón bạn.  

  

 Hỏi:    Thưa, người tạo những nghiệp thập ác, nhưng lúc lâm chung giác tỉnh “sám hối” niệm Phật vẫn  được thành tựu  đới 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  507 



nghiệp vãng sanh Tịnh  Độ, căn cứ vào đâu  để làm chỉ nam? 

Người sanh vào Hạ Hạ phẩm ở cõi Tịnh Độ cũng đều được bất 

thoái phải không? Xin lão Pháp sư khai thị rõ hơn. 



 Đáp:  Lý này rất sâu, quả là có những cảnh giới không thể nghĩ 

bàn, chúng ta nên tin sâu, không nghi ngờ. 



 Lâm chung sám hối niệm Phật vãng sanh. 

  

Vua A Xà Thế là phàm phu, ông giết phụ thân, hại mẫu 

thân,  đem mẫu thân cầm tù, lại phá hoà hợp tăng, tạo tội ngũ 

nghịch thập ác, lâm chung sám hối hồi đầu, niệm Phật liền được 

vãng sanh, ông thật vãng sanh. 



Có lẽ chúng ta nghĩ  rằng, vua A Xà Thế  tạo tội nghiệp 

nặng như  vậy nên vãng sanh chỉ là hạ phẩm hạ sanh. Nhưng, 

chúng ta không thể nào ngờ  rằng Phật nói trong A Xà Thế 

Vương Kinh là vua A Xà Thế vãng sanh “Thượng Phẩm Trung 

sanh”. Việc này chúng ta có nghĩ thế nào cũng nghĩ không ra! 

Như  vậy mới biết  được, chúng ta không thể xem thường việc 

sám hối vãng sanh. Nói cách khác, vua A Xà Thế – người tạo 

trọng nghiệp tội – lâm chung sám hối vãng sanh, phẩm vị còn 

vượt hơn chúng ta. Chúng ta vãng sanh có thể không cách gì lên 

đến bậc thượng phẩm, ngay được bậc trung hay hạ thì chúng ta 

cảm thấy rất không tệ rồi, nhưng bạn thấy đấy, ông vãng sanh 

Thượng Phẩm Trung sanh! 



Khi người sắp lâm chung giác tỉnh hồi đầu, bạn không thể 

lường biết  được cái sức mạnh của sự dõng mãnh khi họ thật 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  508 



sám hối, thật kiên cố   phát tâm   Bồ Đề đâu. Việc này khai thị rất tốt cho chúng ta, giúp chúng ta không dám khinh mạn người tạo 

tác tội nghiệp, không nên xem thường họ. Vì sao vậy? Vì không 

chừng khi họ lâm chung “sám hối vãng sanh,” đến thế giới Cực 

Lạc có khi phẩm vị còn cao hơn chúng ta, chúng ta vẫn không 

thể bằng họ, thật là không thể coi thường! 



Lâm chung “sám hối vãng sanh,” là dựa vào nguyện thứ 

21 trong 48 lời Đại Nguyện của Phật A Di Đà: “Khi con thành 

 Phật, chúng sanh trong mười phương nghe danh hiệu con, nhớ 

 nghĩ  nước con, phát tâm Bồ  Đề kiên cố không thối lui, trồng 

 các căn lành, hết lòng hồi hướng sanh về  Cực Lạc,  đều  được 

 toại  ý; nếu có ác nghiệp  đời trước, nghe danh hiệu con hết 

 lòng sám hối,  làm các điều lành, lại trì kinh giữ giới, nguyện sanh về nước con, mạng chung không lạc vào ba đường  ác, liền sanh về  nước con. Nếu không được như  vậy, thề không thành 

 Chánh giác.”  Lòng từ bi vô lượng của Phật thật không thể nghĩ 

bàn! 



 Vãng sanh Cực Lạc thế giới là viên chứng ba thứ Bất Thoái. 

  

Ba phẩm Hạ là những phàm phu đới nghiệp vãng sanh. 

Tuy có sự khác nhau về ba bậc chín phẩm, nhưng một lần bạn 

đã thừa nguyện vãng sinh thì tất cả đều được vĩnh viễn ra khỏi 

khổ sanh tử, cuối cùng thành tựu quả Phật! 



Trong Kinh Vô Lượng Thọ có nói sanh về Tây Phương 

Cực Lạc thế giới, dẫu trong  Hạ  Hạ Phẩm thuộc Phàm Thánh 

 Đồng Cư Độ,  đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát.  Cũng có thể nói A Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  509 



Duy Việt Trí Bồ Tát là Bồ Tát viên chứng ba thứ  Bất Thoái 

(điều kiện rộng lớn hơn), nên Vãng Sanh Cực Lạc thế giới là 

bạn viên chứng đủ cả  ba thứ Bất Thoái. Chỉ có pháp môn niệm 

Phật, niệm A Di Đà Phật cầu sanh Tây Phương Cực Lạc thế 

giới mới có được thành tựu thù thắng cùng tột như thế! 



Trong Vãng Sanh truyện, thí dụ  về “lâm chung sám hối, 

niệm Phật  được vãng sanh” có rất nhiều. Trong Quán Vô 

Lượng Thọ Phật Kinh, ba phẩm Hạ, người ác lâm chung sám 

hối vãng sanh thường vào được ba phẩm Hạ là do lực sám hối 

của họ không được dõng mãnh, không được mạnh mẽ chân 

thiết như vua A Xà Thế. Cũng đều là sám hối vãng sanh, nhưng 

lực dõng mãnh không giống như nhau, sám hối vãng sanh đại 

đa số là vào ba phẩm Hạ, thế nhưng cũng có một số ít vẫn vào 

được Thượng phẩm Thượng sanh. Chúng ta phải tường tận 

những đạo lý này. 



Với những chân tướng này, nếu tỉ  mỉ mà suy ngẫm, thì 

việc giác tỉnh sám hối và nhân duyên thiện căn đời quá khứ – 

nhất định phải có quan hệ rất mật thiết, nghĩa là trong quá khứ 

(đời đời kiếp kiếp) họ đã tích được thiện căn phước đức rất sâu 

dầy. Nhưng sao đời này họ  lại tạo nghiệp như  vậy? Vì ngay 

trong đời này họ không gặp được thiện duyên, không thân cận 

được các thiện tri thức; người họ gặp được là ác tri thức, thường 

hay mê hoặc thúc đẩy họ chấp tâm duyên theo bụi sáu trần14, 

nay chỉ  cần một chút duyên gợi nhắc, thì thiện căn  đời trước 

liền hiện tiền. 



14  Sáu trần: Sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp.  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  510 



  

 Hỏi:  Thưa, có một cụ 87 tuổi bị ung thư gan thời kỳ cuối cùng, ông trước kia chưa từng biết Phật pháp. Ông không có đau đớn, 

thần trí tỉnh táo, trước khi lâm chung khoảng 2 tiếng đồng hồ 

mới bắt đầu theo các liên hữu trợ niệm mà niệm danh hiệu A Di 

Đà Phật. Niệm đến chữ “Phật” của câu A Di Đà Phật thì tắt thở, 

ông ra đi thần thái an lành, vậy có thể xác quyết là ông cụ được 

vãng sanh thế giới Cực Lạc không? 



 Đáp:   Vãng sanh hay không thì không thể  tự quyết, nhưng duyên số của ông ấy tốt vì một niệm sau cùng là niệm “A Di Đà 

Phật”. Nếu ông ấy có tâm cầu vãng sanh thế giới Cực Lạc thì 

nhất định vãng sanh, không chút nghi ngờ nào! 



Còn nếu ông chỉ là niệm Phật theo mọi người mà không có 

ý cầu sanh Cực Lạc thế giới, thì ông không được vãng sanh. 

Tuy không được vãng sanh nhưng nhờ công đức niệm Phật thì 

nhất định ông sẽ được hưởng phước báu nhân thiên... Bạn nên 


chiếu theo nguyện vọng của ông ấy, nếu ông không có ý niệm 

vãng sanh, nhưng thật sự có ý niệm Phật (tuy ông niệm A Di 

Đà Phật), hạng người này phần lớn sẽ sanh Thiên. Còn nếu như 

ông nghĩ đến sự giàu sang phú quý của thế gian thì sẽ sanh vào 

cõi người. Nhưng nhất định sẽ không bị đọa vào ba đường ác! 

Những cơ duyên may mắn như thế này rất là khó gặp, vì khi 

lâm chung ông gặp được duyên thù thắng, gặp được bậc thiện 

tri thức nhắc nhở niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. 

  

 Hỏi: Thưa, nếu lúc lâm chung tuy niệm  được một niệm Phật, nhưng trong lòng vẫn còn vọng tưởng chấp trước, thì cũng 

không được vãng sanh phải không? 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  511 





 Đáp:    Không sai chút nào, mấu chốt là ở  nơi này! Khi lâm chung nhất định không được khởi tâm sân hận, không được có 

vọng tưởng, phiền não. Nếu có sân hận, vọng tưởng, phiền não 

là sẽ bị đọa vào 3 đường ác! Nếu họ không thể khắc phục được 

phiền não tập khí, một mặt họ niệm Phật còn mặt kia khởi vọng 

tưởng chấp trước, thì niệm này sẽ không có lực – không thể tạo 

cảm ứng đạo giao với Phật. 

  

Trong quyển ‘Sức Chung Tân Lương’ và ‘Sức Chung Tu 

Tri’ có dạy, người giúp trợ niệm lâm chung rất quan trọng, nhất 

định phải thành tâm học hỏi, học với cái lòng thành kính, biết 

cẩn thận về thái độ, cử chỉ và lời nói để khuyên giải người bệnh sao cho họ không có phiền não hoài nghi, giúp cho gia đình họ 

vững tâm tin tưởng. Người trợ niệm phải thực hành đúng pháp 

hộ niệm, để giúp họ giữ được chánh niệm, và tuyệt đối không 

được làm cho người bệnh bị tức giận. 



Do đây có thể biết, vãng sanh không khó cũng không dễ, 

điểm then chốt nhất là chúng ta phải chân thật vì sanh tử mà 

phát nguyện cầu sanh Tịnh  Độ, hay nói cách khác, trước tiên 

bạn phải chân thật hiểu rõ luân hồi là khổ, khổ đến không nói ra 

lời! 

  

 Hỏi:  Thưa, có được vãng sanh hay không quyết định ở niệm A Di  Đà Phật sau cùng, vậy làm thế nào để  bảo  đảm niệm sau 

cùng là niệm A Di Đà Phật? 



 Đáp:  Nguyện thứ 18, trong 48 lời nguyện của đức Phật A Di Ðà, là khi lâm chung niệm nhẫn  đến 10 niệm liền  được vãng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  512 



sanh. Trong Kinh Niệm Phật Ba La Mật,  Đức Phật Thích Ca 

dạy là khi lâm chung phải cố giữ 10 niệm nối tiếp nhau thì liền 

vào được Phổ Đẳng tam muội của Phật A Di Đà, liền được sanh 

qua cõi Cực Lạc. 



Người không vãng sanh thì không thể vượt thoát khỏi lục 

đạo luân hồi, muốn thoát lục đạo luân hồi là do ở một niệm cuối 

cùng lúc lâm chung quyết  định. Lúc lâm chung khởi lên một 

niệm thiện thì sanh đến 3 cõi thiện, khởi lên một niệm ác thì 

sanh  đến 3 cõi ác, nên niệm cuối cùng lúc lâm chung rất vô 

cùng quan trọng. 



Hằng ngày chúng ta dụng công niệm Phật là huân tập chất 

chứa trong tạng thức, giúp nó thành cái chủng tử niệm Phật, 

thành một sức mạnh niệm Phật, để khi lâm chung – hy vọng giữ 

được chánh niệm phân minh và tín nguyện cầu sanh Cực Lạc 

thế giới, thấy được Phật A Di Ðà thì nhất quyết sẽ được vãng 

sanh bất thoái thành Phật. 

 

Có được vãng sanh hay không  nhất định ở một niệm sau 

 cùng phải là niệm “A Di Đà Phật”.    Cho nên phàm là người vãng sanh thì không ai không phải là người  đại thiện,  đại 

 phước – vì họ đến được thế giới Cực Lạc làm Phật! Nếu thần 

thức bạn rõ ràng sáng suốt lúc lâm chung, thì ngay tại pháp giới 

này bạn có quyền chọn lựa nơi  đến  ở kiếp sau. Nếu bạn  điên 

đảo thì bạn không thể có khả  năng  để chọn lựa, hễ không có 

khả năng chọn lựa thì nhất định bạn phải bị nghiệp lực quấn trói 

mà lưu chuyển,  vì nghiệp lực lôi kéo mà lưu chuyển tức bạn 

 không thể làm chủ lấy mình được. Bản thân mình, mà không thể 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  513 



làm chủ chính mình được, thì gọi đó là người không có phước 

báu! 



Nhưng chúng ta đây phải làm thế nào để có thể bảo đảm 

rằng niệm sau cùng sẽ là niệm Phật đây! Phải  “Giác Ngộ, Nhìn 

 Thấu, Buông Xả”,  và ngay bây giờ đây chúng ta phải  nhất tâm 

 thanh tịnh trì niệm câu Phật hiệu “A Di Ðà Phật”, ngày đêm 

 không ngừng dứt cầu sanh Tây Phương Cực Lạc. Lấy câu 

Phật hiệu làm câu thần chú, để giải trừ  tất cả những tập khí 

phiền não vọng tưởng, phân biệt chấp trước còn lưu trữ lại nơi 

ta từ vô thỉ kiếp cho đến nay. Và phải chân thật huân tập niệm 

Phật không gián đoạn mới hy vọng đoạn trừ được vô biên phiền 

não, thì đến lúc lâm chung mới mong tự mình có thể làm được. 



 Tích công lũy đức, gây tạo phước điền. 

  

Sự thật thì có rất nhiều trường hợp khi lâm chung họ  bị 

trọng bệnh, hôn mê, không tỉnh táo... nếu ở trong tình trạng này 

thì dầu có được trợ niệm cũng không thể giúp ích hoàn hảo 

được, cho nên nhất định chúng ta cần phải tích công lũy đức, 

gọi là tu phước. Tích công lũy đức đây là trong đời sống hàng 

ngày, bạn phải hành cho được 3 loại bố thí: tài bố thí, pháp bố 

thí, và vô úy bố thí; luôn giữ được cái tâm cho tốt, mỗi niệm 

đều vì lợi ích của chúng sanh, vì lợi ích của xã hội, chẳng vì lợi 

ích cho riêng cá nhân mình, thường tu thiện, đoạn các điều ác. 



Không nên thọ hưởng phước ngay, hãy mong cầu đến lúc 

lâm chung “tâm không điên đảo, chánh niệm hiện tiền,” đó mới 

chính thật là phước báo của người lúc lâm chung . 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  514 





Theo đây có thể biết, danh vọng lợi dưỡng, năm dục sáu 

trần không phải là thứ tốt, có thì có thể thọ dụng, quyết không 

nên tham luyến. Tham luyến là sai, tham luyến là cõi Ngạ quỷ. 

Nếu như bạn có phước báo thì bạn phải có trí tuệ. Trí tuệ là gì 

vậy? Tôi có phước báo, phước báo của tôi cùng cộng hưởng với 

mọi người, hiện tại gọi là chúng ta cùng hưởng với mọi người 

thì phước báo của người đó càng ngày càng lớn, họ không phải 

hưởng riêng. Hưởng riêng thì dù phước báo có lớn bao nhiêu đi 

nữa cũng sẽ hưởng hết rất nhanh, nếu như cùng hưởng với tất 

cả chúng sanh thì phước báo đó của họ sẽ không thể hưởng hết. 

Cùng hưởng với tất cả chúng sanh chính là bố thí, tài nhiều thì 

thí tài. Chân thật hiểu rõ đạo lý Phật pháp đã nói, Phật pháp là 

chân lý của vũ trụ nhân sanh, chân thật thông đạt tường tận rồi 

thì hoan hỷ mà bố thí, không chút bỏn xẻn. Bố thí càng nhiều 

vui sướng càng cao, ở nơi đây bố thí thì ở nơi kia liền đến, như 

nguồn nước không ngừng chảy  đến, cũng như nguồn nước 

không ngừng bố thí, chính mình có cần không thì không cần 

thiết,  đời sống nhất  định phải gìn giữ bình thường,  đó là đạo 

dưỡng sinh. 



Sống thì phải biết tiết kiệm, tích lũy phước báu để dành 

đến khi lâm chung còn có mà thọ hưởng. Lúc còn sống hưởng 

tận vinh hoa phú quý, hưởng hết phước báu của mình rồi, đến 

khi lâm chung sẽ không còn phước báu nữa, cho nên phải hiểu 

cái lý này cho rõ. Đã biết chân tướng của sự thật, thì ngay trong 

đời này phải biết học theo bậc Đại Thánh, Đại Thiện. Hễ khởi 

tâm động niệm, ngôn ngữ hành động nhất định phải tương ứng, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  515 



phù hợp với lý luận và phương pháp của sự vãng sanh, điểm 

này vô cùng quan trọng! 



Tây Phương Cực Lạc thế giới là   nơi “Chư thượng thiện 

 nhân câu hội nhất xứ” (nơi tụ  tập của các người thiện nhất), cho nên chúng ta niệm Phật thì cũng phải tu “thượng thiện.” 

Nếu tâm không thiện, ngôn ngữ không thiện, cho dù mỗi ngày 

niệm 10 vạn câu Phật hiệu thì cũng không thể vãng sanh được! 



 Tin sâu nhân quả. 

  

Nay chúng ta chưa giác ngộ là vì chúng ta biếng nhác, 

không chuyên tâm học và hành theo lời Phật dạy để có được cái 

nhìn  thấu suốt về những đặc tánh của vũ trụ nhân sanh (chỉ là mộng huyễn  ảo  ảnh) và tin sâu nhân quả, thì chẳng thể nào tránh khỏi “pháp giới giai không, nhân quả  bất không”.  Lúc 

lâm chung là lúc tối hậu nhất của đời người, nếu chưa sắp sẵn 

tư lương vãng sanh cho ổn thỏa, ắt chân tay sẽ hoảng loạn, ác 

nghiệp nhiều đời cùng lúc hiện tiền, giải thoát được sao? Tuy 

cậy vào người khác trợ niệm, việc đúng như pháp cũng cần phải 

tự mình thường ngày tu trì huân tập, thì lúc lâm chung mới 

mong được tự tại. 



 Giác ngộ - Nhìn thấu - Buông xuống!   

  

Bạn phải thật thà chịu học, học là vô cùng quan trọng, có 

học thì bạn mới có thể rõ lý, sau khi rõ lý rồi,  tín tâm của bạn thanh tịnh thì mới sanh trí tuệ,  không khởi sanh phiền não. 

Muốn thế phải thấy  được cái xưa nay không một vật (mọi sự 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  516 



vật bên ngoài đều do tướng duyên hợp sinh diệt),  để khi lâm 

chung có thể dõng mãnh buông xuống vạn duyên, nhất tâm 

thanh tịnh niệm Phật cầu sanh Cực Lạc, thành tựu  đạo vãng 

sanh. Khi đã buông xuống được vạn duyên thì tâm chẳng kinh 

sợ, chẳng có hoài nghi, không nao núng trước những hoàn cảnh 

xấu hay tốt xảy ra dù hoàn cảnh nào, bất cứ lúc nào!  Muốn 

 được vậy thì ở ngay đời này không nên mong cầu bất cứ thứ 

 gì, chỉ mong cầu là có thể vãng sanh Tịnh Độ! 

  

  

 Giữ được chánh niệm lúc lâm chung. 

  

 Hỏi: Thưa, làm thế nào để có thể giữ được chánh niệm lúc lâm chung?   

  

 Đáp:   Đây là lời của Thiện Đạo đại sư, tổ thứ 2 của Liên Tông và cũng là hóa thân của Phật A Di Đà, Ngài dạy phương pháp 

giữ vững chánh niệm trong lúc lâm chung như sau. 



“Phật tử tu niệm Phật, khi sắp mãn phần muốn được sanh 

 về Tịnh độ thì điểm cần yếu là đừng sợ chết!  Phải thường nghĩ 

thân này nhơ nhớp, biết bao điều khổ lụy trói vây! Nếu bỏ được 

thân huyễn hôi nhơ, sanh về Cực Lạc thọ thân kim cương thanh 

tịnh, sẽ thoát khỏi luân hồi khổ thú, hưởng vô lượng sự an vui. 

Ví như bỏ chiếc áo cũ rách đổi lấy đồ trân phục, còn điều chi 

đáng thích ý bằng! Nghĩ như thế, buông hẳn thân tâm không 

còn lo buồn tham luyến. 



 Lúc vừa có bịnh, liền tưởng  đến sự vô thường, một lòng 

 niệm Phật chờ chết.  Nên dặn thân thuộc chớ  lộ  vẻ bi thương, Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  517 



cùng bàn việc hay dở trong nhà. Nếu có ai đến thăm chỉ khuyên 

nên vì mình niệm Phật,  đừng hỏi thăm chi khác. Cũng không 

nên dùng lời dịu dàng an ủi, chúc cho sớm được lành vui, vì đó 

chỉ là chuyện bông lông vô ích. Phải bảo trước cho quyến thuộc 

biết, lúc mình bịnh ngặt sắp chết, đừng rơi lệ thương khóc, hoặc 

phát ra tiếng than thở âu sầu, làm kẻ lâm chung rối loạn tâm 

thần, lạc mất chánh niệm. Nói tóm lại, tất cả chỉ giữ một việc 

xưng danh trợ niệm cho đến sau khi tắt hơi. 

Nếu lại được bậc tri thức hiểu rành về Tịnh độ, thường đến 

khuyên thì thật là diệu hạnh! Như lúc lâm chung biết ứng dụng 

phương pháp này tất sẽ được vãng sanh không còn nghi ngờ chi 

nữa.” 

  

 Đời sau đi về đâu, do ở một niệm cuối cùng quyết định! 

  

 Hỏi:  Thưa, một hơi thở sau cùng là ám chỉ cho một sát-na tắt thở hay là ám chỉ lúc thần thức rời khỏi xác thân rồi? 



 Đáp:  Hơi thở sau cùng là ngay lúc sát na tim ngừng đập, mũi ngừng thở. Nhưng với Phật học thì (lúc này) tuy đã tắt thở rồi 

nhưng thần thức vẫn chưa rời khỏi xác, việc này nhất định phải 

hiểu. Trong kinh Đức Phật có dạy, thông thường sau khi tắt thở 

8 giờ đồng hồ thì thần thức của họ mới hoàn toàn rời khỏi xác, 

cho nên trợ niệm lúc này là thọ  dụng nhất và rất quan trọng. 

Nhưng muốn cho họ an toàn vãng sanh, tốt nhất khi trợ niệm thì 

nên niệm Phật cho họ từ 10-12 giờ, hay 24 giờ mới an toàn. 

  

 Hỏi: Khi lâm chung nếu niệm sau cùng là “A Di Đà Phật” thì liền được vãng sanh Tây Phương, ý nói khi lâm chung hơi thở 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  518 



sau cùng hay là một niệm sau cùng khi thần thức rời khỏi thân 

xác? 



 Đáp:   Một niệm sau cùng khi thần thức vừa rời khỏi thân xác, và đương nhiên hơi thở sau cùng cũng nhất định phải là “A Di 

 Đà Phật”.   



Ngài Ngẫu Ích đại sư khai thị trong Kinh A Di Đà yếu 

giải: “Tâm người niệm Phật cảm động đến tâm Phật. Tâm Phật 

ứng hợp với tâm người. Hai đường giao chập với nhau thành 

một vẽ, giống như lấy bàn in, in thành nét đẹp rồi thì bỏ bàn đi. 

Như thế Phật A Di Đà và các Thánh Chúng, tuy tâm các Ngài 

chẳng ở đâu lại, mà chính thân các Ngài có đến thực, cúi xuống 

tiếp dẫn mình. Người tu Tịnh Nghiệp, tâm mình cũng chẳng đi 

đâu, mà chính thân mình có đi thực, mang thể chất mình gửi 

trong hoa sen báu”. 



Thế nên tự mình phải giác ngộ, phải quay về, phải thọ trì 

đọc tụng, y giáo phụng hành, người như vậy mới thật sự quay 

về. Vừa quay về thì cùng đại quang minh vân của Phật khởi tác 

dụng cảm ứng đạo giao. 



Lúc bà Hàn Quán Trưởng vãng sanh, giúp cho chúng ta rất 

nhiều bài học, nhắc nhở chúng ta ‘ sanh tử sự đại’ (việc sanh tử 

là vô cùng quan trọng). Chúng ta cần phải có sự dự bị tột cùng 

– buông xả,  sám hối nghiệp chướng, tinh tấn niệm Phật, lập chí 

Vãng Sanh vững vàng không thoái chuyển –  sao cho đến lúc 

lâm chung phải tự mình làm chủ được mình, Phật lực sẽ gia trì 

cho bạn. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  519 





Còn như nếu lúc lâm chung, tự mình không làm chủ mình 

được, phải chịu sự  sắp xếp của người khác, thì cho dù có rất 

nhiều người lo lắng chăm sóc, nhưng những gì mình cảm xúc 

chưa chắc sẽ được toại ý. Mà đời sau đi về đâu, đều do ở một 

niệm cuối cùng quyết định; niệm cuối cùng là tham, sân, si thì 

sẽ trôi vào ác đạo, thật dễ sợ vô cùng! 

  

 Hỏi: Thưa, bất luận là tập niệm Phật như thế nào, vọng tưởng cứ vẫn tồn tại, như vậy đến khi lâm chung niệm danh hiệu Phật 

có được vãng sanh hay không? 



 Đáp:   Có vãng sanh được hay không, quyết định ở tự nơi tín tâm kiên định của bạn, còn niệm Phật mà vọng tưởng vẫn biến 

hiện thì đây cũng là hiện tượng bình thường. Nếu niệm Phật mà 

không còn vọng tưởng thì bạn chẳng còn là phàm phu mà là 

chư Phật, là Bồ Tát tái lai rồi! 



Hạng phàm phu nhất định làm không được, cho nên không 

phải sợ! Vọng niệm cứ khởi, bạn cứ liễu thật niệm Phật thì 

không có ngại gì! Chỉ  cần bạn quan tâm đến việc niệm Phật, 

không cần quan tâm đến vọng tưởng là tốt rồi, đừng có chú ý 

đến vọng niệm, vọng niệm nhiều hay ít cũng không sao. 



Người bình thường công phu niệm Phật không mạnh bởi 

do không buông bỏ  được ý tưởng về  vọng niệm, thường hay 

suy nghĩ rằng “sao tôi có nhiều vọng niệm như vậy,” hễ càng 

nghĩ thì càng nhiều, càng để ý đến thì thấy càng nhiều, làm sao 

bạn có thể đoạn được vọng niệm! Chỉ cần bạn đừng để ý đến 

nó, thì tự nhiên vọng niệm sẽ giảm bớt và công phu sẽ dần dần 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  520 



mạnh lên, và  chỉ cần liễu thật niệm Phật thì nhất định sẽ được 

 oai thần bổn nguyện của Đức Phật gia trì!  



 Làm sao giữ vững được tâm thanh tịnh để niệm Phật? 



Trong quá trình tu học, đa số người học Phật thường gặp 

phải vấn đề là chỉ giữ được tâm thanh tịnh để niệm Phật khi ở 

trong Niệm Phật Ðường, nhưng khi trở về nhà, về nơi làm việc 

thì không thể nào giữ gìn được tâm bình khí hòa. Không thể giữ 

gìn được là do hai yếu tố: 

  

o  thứ nhất, không thể gạt bỏ vô minh phiền não qua một bên, 

vì tập khí này từ vô lượng kiếp đến nay quá nặng nên không 

thể làm chủ sự thanh tịnh. 

o  thứ hai, tâm liễu thoát sanh tử không đủ thiết tha, đối với thế 

gian này nhận thức chưa rõ ràng, chẳng biết thế gian này chỉ 

là hư ảo. Kinh Kim Cang dạy rằng:  “Hễ những gì có tướng 

 thảy  đều là hư  vọng” hay   “Tất cả các pháp hữu vi như 

 mộng huyễn, bọt, ảnh.”  Nếu chúng ta hy vọng trong đời này 

có thể tu học thành tựu, thì đây cũng là một vấn  đề khẩn 

thiết cần phải liễu ngộ. 



Nên khi gặp thuận duyên, tâm không nên sanh tham luyến; 

gặp phải nghịch duyên, tâm không sanh sân khuể! Có giữ được 

tâm bình khí hòa thì mới gìn giữ  được tâm chân thành, thanh 

tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi, đó là tâm Phật, tâm Bồ Tát, 

còn giữ tham-sân-si-mạn-nghi thì đó là tâm phàm phu. Phải biết 

tham-sân-si-mạn-nghi là căn bản của lục đạo; mà lục đạo luân 

hồi do đâu mà có? Là do những thứ này biến hiện! Nếu chuyển 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  521 



tham-sân-si-mạn-nghi thành chân thành - thanh tịnh - bình đẳng 

- chánh giác - từ bi thì lục đạo biến mất, vì quý vị đã siêu việt 

lục đạo rồi! Không những đã siêu việt lục đạo mà còn siêu việt 

cả  mười pháp giới  để  đi  đến Hoa Tạng,  đến Nhất Chân pháp 

giới, Cực Lạc thế giới! 



Nên quý vị phải hiểu:   Công  đức của chính mình tu học 

 được, bất cứ ai cũng không thể phá hoại, chỉ chính mình tự phá 

 hoại mình thôi! Vì ma vương, ngoại  đạo trông thấy quý vị tu công tích đức, chúng sẽ đến phá hoại. Bằng cách nào? Chúng 

biến hiện ra đủ mọi cảnh giới để dụ hoặc, khiến quý vị khởi tâm 

tham luyến, khởi tâm sân khuể; nhìn quý vị ý khẩu buông lung, 

sân giận, chúng sẽ vui mừng: “Tốt lắm! Đốt cháy nhanh lắm! 

Công đức của ngươi đã bị đốt cháy sạch rồi!” Thế là tự mình 

đốt mình, quý vị  bị  mắc lỡm rồi! Cho nên dù thuận cảnh, 

nghịch cảnh, thiện duyên, ác duyên, chúng ta phải có trí huệ, 

dùng lý trí để  đối  đãi, nhất  định không được xử  sự theo tình 

cảm, nhất định không thể để mắc lừa. “Tham-sân-si là nhân, 

 tam đồ là quả báo”, quý vị tạo cái nhân ấy thì tương lai sẽ đọa tam ác đạo, nhất định chẳng thể mắc lừa! 



Do vậy, duyên hợp cũng không sanh tham luyến, duyên 

tan cũng đừng nên sân khuể. Trong tất cả mọi hoàn cảnh, phải 

biết khắc phục  được vọng tưởng của mình, đối vật  đối cảnh 

cũng chẳng sanh tâm, chế ngự  được các phân biệt chấp trước 

của mình, hết thảy (những việc này) đều là Phật pháp. Nếu có 

thể khắc phục, buông xả, chế ngự được thì mới có thể gìn giữ 

được công phu.  Hết phiền não tự nhiên tâm định, tâm định 

 khai trí tuệ!   



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  522 





Những đại đức thời xưa biết được tập tánh của phàm phu 

rất nặng, khắc phục mình rất khó, nên mới chủ trương,  đề 

xướng “Y chúng kháo chúng” (nương dựa vào đám đông), mới tụ hợp lại tu tập chung với nhau, đốc thúc, cảnh tỉnh, khích lệ 

lẫn nhau, dụng ý là ở chỗ này. 



 Thoại tướng của người Vãng Sanh Cực Lạc. 

  

 Hỏi:  Thưa, sau khi tắt thở 12 giờ, sờ lên đỉnh đầu thấy nóng, như vậy có phải là họ vãng sanh Tây Phương Tịnh Độ không? 

 

 Đáp:  Trong kinh Phật nói thần thức có rất nhiều chỗ để vãng sanh, lúc lâm chung thần thức của họ ra đi ở nơi nào tức sẽ sanh 

về nơi ấy. 



  Ta xét nghiệm kỹ càng nếu thần thức từ dưới bàn chân đi ra 

thì người này đọa  địa ngục. Làm sao khám nghiệm? Toàn 

thân đều lạnh hết nhưng dưới bàn chân còn ấm, đây là nói 

người này từ dưới bàn chân đi ra. Từ đầu gối ra là sanh vào 

đường ngạ quỷ; từ  rốn ra là sanh vào đường súc sanh, từ 

ngực ra là sanh vào loài người, từ đảnh đầu ra là sanh vào 

cõi trời, vãng sanh về Tây Phương Cực Lạc cũng từ  đảnh 

đầu đi ra. 



Có bài kệ rằng:  “Thánh trên đỉnh mắt sinh lên trời, tim làm 

 người, bụng làm ngạ quỉ, xuất ra đầu gối là vào súc sinh, 

 xuất ra bàn chân sa địa ngục!” 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  523 



  Thần thức từ  đỉnh  đầu ra thì rất là thù thắng, nếu thiệt là 

sanh Thiên cũng ra từ đỉnh đầu, vì phước báu của trời rất là 

lớn nên họ  đi từ  đỉnh  đầu, hoặc vãng sanh Cực Lạc cũng 

vậy, thần thức  đi rất nhanh. Phàm là sanh về cõi thiện thì 

thân thể nhất định phải mềm mại, không cứng, có khi để cả 

hai tuần thân thể hãy còn mềm mại. 



 Nhưng tốt nhất  đừng  đụng vào thân thể người mất, trong 

 vòng 8 giờ cho đến 12 giờ đồng hồ, sau khi người đó tắt thở, 

 để tránh cho người mất cảm thấy đau đớn thêm và sanh tâm 

 sân giận có thể hại họ. 

    Muốn biết họ có thực sự được vãng sanh hay không –  phải 

 xem lại công hạnh và ước nguyện của họ hàng ngày có 

 tương hợp với tướng lành lúc họ ra đi hay không. Cho dẫu 

sau khi hỏa táng họ có lưu lại xá lợi, cũng không thể xác 

định chắc chắn là họ  được vãng sanh. Bạn phải hiểu  điều 

này! 



  Việc đáng tin nhất là khi họ sắp tắt thở, họ sẽ báo: ‘ Phật đến 

 tiếp dẫn tôi rồi! ’  đây chắc chắn là được vãng sanh, bạn không cần chạm vào người họ để làm gì. Nếu người có sức 

tu hành kiền thành hơn thì sẽ biết trước mấy ngày, “ba ngày 

 sau Đức Phật sẽ đến đón tôi, hay một tuần sau Phật sẽ đến 

 tiếp dẫn tôi! ” như thế nhất định đúng là họ thật vãng sanh. 



Điều kiện vãng sanh là do nhất tâm nhất ý mong cầu được vãng 

sanh Cực Lạc, mãnh liệt mong được gần gũi Đức Phật, những 

việc của thế gian đều buông bỏ, không để nó ở trong lòng, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  524 



người nào được như vậy thì nhất định được vãng sanh. Nếu vừa 

muốn được vãng sanh, vừa không thể buông bỏ được, vậy thì 

không thể đi nổi. Hãy buông xả cho sạch! 



Mấy năm gần  đây, chúng tôi đã  đề  xướng việc thuần thiện, 

thuần tịnh trong cuộc sống. Thuần thiện mọi thứ là tùy duyên – 

tuyệt đối không phan duyên – nếu trong lòng phải suy tính thế 

này thế  nọ  tức là phan duyên rồi! Tùy duyên thì mọi thứ  đều 

tốt, còn phan duyên thì không tốt chút nào! Cứ sống cho vui vẻ 

không cần để cái gì trong lòng cả, chỉ để trong lòng có A Di Đà 

Phật, chỉ có thế giới Tây Phương Cực Lạc y chánh báo trang 

nghiêm. Nên thuộc lòng kinh, thường quán tưởng đến cảnh giới 

Tây Phương Cực Lạc. Nếu như không thể quán tưởng thì chỉ 

niệm A Di Đà Phật, thường nghĩ đến Đức A Di Đà Phật là tốt 

rồi. 



Trong lòng ngoài Đức Phật A Di Đà ra không còn cái gì 

khác, thì không có lý nào mà không được vãng sanh đâu.  Có 

 tâm chân thành, từ bi, có nhìn thấu,  buông xả, niệm Phật mới 

 được, nguyện của bạn mới là chân thực, bạn nhất định có thể 

 làm  được.   Nếu tu được vậy thì muôn người tu, muôn người 

vãng sanh! 

  

 Cách nào có thể xác quyết người lâm chung chắc chắn vãng 

 sanh? 

  

 Hỏi:  Thưa, cách nào để xác quyết người lâm chung chắc chắn vãng sanh? 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  525 



 Đáp:   Điều chắc chắn nhất là tự thân người lâm chung nói ra, 

“A Di Đà Phật đến rồi, Tây Phương Tam Thánh đến rồi ... đến 

 đón tôi rồi, giờ tôi phải đi theo Ngài. Chào tạm biệt mọi người 

 nhé! ” như vậy không có chút gì giả, đã vãng sanh thực sự! Bởi người này đã tiêu nghiệp chướng, nên lúc ra đi thần thức rõ 

ràng sáng suốt, tâm được khinh an. 



Vẫn có trường hợp thần trí rất sáng suốt, nhưng thân thể 

quá suy yếu không thể nói ra lời, nhưng do được mọi người 

niệm Phật trợ niệm, nên họ hoan hỷ. Lúc ra đi miệng họ cũng 

mấp máy, người bình thường như chúng ta không biết, nghĩ 

rằng họ niệm Phật cùng chúng ta, nhưng thực tế có thể họ muốn 

nói, “Phật đến tiếp dẫn tôi rồi, và tôi đi theo Phật đây”. 



Những hiện tượng xảy ra khi trợ niệm, bạn nên quán sát 

cho thật kỹ,  để có thể phán đoán coi họ có thật sự vãng sanh 

không. Nói tóm lại, nếu họ rất an lành tự tại ngay khoảng sát na 

cuối cùng thì tốt, còn nếu như lúc ra đi với dáng vẻ  đau khổ 

giận dữ thì chắc chắn không thể được! 



 Chỉ một Đức Phật A Di Đà tiếp dẫn mà thôi! 

  

 Hỏi:  Thưa, thường ngày niệm “A Di Đà Phật”,  đến lúc lâm chung thấy xuất hiện vị Phật khác đến tiếp dẫn, ta có nên theo 

các Ngài này đi không? 



 Đáp:      Nếu chúng ta  niệm A Di Đà Phật cầu vãng sanh Cực Lạc, thì nhất định khi lâm chung  Phật A Di Đà sẽ đến tiếp dẫn. 

Còn khi lâm chung, thấy  đức Phật Thích Ca Mâu Ni đến tiếp 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  526 



dẫn, Phật Dược Sư  đến tiếp  dẫn tất là không đúng, nhất  định không phải là thật. 



Nếu người lâm chung gặp phải tình huống này thì phải 

khai thị ra sao? Tốt nhất, đừng chú ý đến thì trong chốc lát các 

hình tướng đó sẽ biến mất, nhất định phải đợi Đức Phật A Di 

Đà đến. 



Nếu Đức Phật A Di Đà đến mình có thể nhận biết được 

không? – Chắc chắn nhận ra được, nhất định là phải nhận biết 

được! Khi tiễn người vãng sanh, nếu họ nói, “A Di Đà Phật đến 

 rồi!”  là thật, không phải giả. Khi trợ niệm, điều quan trọng phải nên chú ý đến vấn đề này, nhất định không để họ có tạp niệm, 

có huyễn tưởng – bất luận là thấy cảnh giới nào, nghe tiếng nói 

hay âm thanh nào ... hết thảy khuyên họ đừng để ý đến! Dù họ 

thấy ngài Địa Tạng Vương Bồ Tát, Phật Dược Sư .v.v... ngay 

lập tức nhắc nhở họ đừng để ý đến, chỉ lo niệm A Di Đà Phật và 

đợi Đức Phật A Di Đà đến tiếp dẫn mới đi theo. 



Nếu không phải Phật A Di Đà thì không được đi, vì yêu 

ma quỷ quái cũng sẽ biến thành chư Phật, Bồ Tát khác đến để 

dụ dỗ, thần Hộ Pháp không có can thiệp vào việc này đâu! Trừ 

khi họ biến hiện thành Phật A Di Đà để lừa họ thì thần hộ pháp 

mới can thiệp. Vì sao? Vì  dựa trên lời nguyện tiếp dẫn của 

 Phật A Di Đà, nếu họ biến hiện ra người khác để tiếp dẫn thì đó là giả chân – giả chân tức không phải là Phật A Di Đà tiếp dẫn 

– thần Hộ Pháp có thể tha thứ! 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  527 



Trong Ấn Quang văn sao, đại sư Ấn Quang có nói: “Chỉ cần 

 giữ chặt câu Phật hiệu, niệm đến dứt hơi thở cuối cùng, nhất tâm cầu sanh Tịnh độ thì tự mình không bị lạc đường, lại cũng 

 không rơi vào đường ma, như thế sẽ không nguy hiểm cho kiếp 

 lai sinh ... Hành giả niệm Phật, khi sắp mạng chung thì được 

 Phật A Di Ðà hiện thân tiếp dẫn, đây tức được cả hai lực trong 

 cùng một lúc, thành công trong một niệm, quyết  định sẽ thấy 

 Phật A Di Ðà, trong khoảnh khắc được vãng sinh thế giới Cực 

 lạc, nghiệp  để  lại Ta bà, thần thức thong dong Tịnh  độ, siêu 

 vượt tam giới khổ, hóa sinh chín phẩm hoa sen, sinh vào ngôi 

 bất thoái chuyển, chứng được vô sanh pháp nhẫn.15” 

  

 Hỏi: Thưa, Đức Phật A Di Đà không có tướng cố định, vậy khi lâm chung Ngài xuất hiện là thật hay giả, hay do oán thân trái 

chủ hóa hiện ra, làm sao có thể phân biệt? Đặc biệt là khi lâm 

chung, thường không được ở trong tình trạng sáng suốt tỉnh táo, 

vậy phải làm sao đây? 



 Đáp:  Đây quả thực là một vấn đề! 



Hình tướng  Đức Phật A Di Đà mà mỗi người nhìn thấy 

đều không giống nhau, hào quang cũng không giống nhau. Bởi 

vì căn tánh, cơ duyên của mỗi người không giống nhau, cho nên 

mọi người nhìn thấy cũng đều không giống nhau, thậm chí nhìn 



15  Vô sanh pháp nhẫn: Trong “Ðại Trí Ðộ luận”, quyển 50 nói: “Ðối thật tướng vô sanh diệt của các pháp, tin nhận thông suốt, không ngăn ngại, không thối lui, gọi là Vô sanh pháp nhẫn”. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  528 



sắc tướng của Phật, ánh sáng của Phật cũng không như nhau. 

Cho nên, không nhất  định là nhìn thấy sắc gì, hào quang như 

thế nào. Đến lúc lâm chung, chúng ta nhìn thấy Phật A Di Đà sẽ 

rất rõ ràng, tường tận, đó là thật, không phải là giả. 



 Ngay lúc lâm chung, nhìn thấy các vị Phật Bồ Tát khác 

 đến tiếp dẫn, đừng đi theo họ, nhất định phải nhìn thấy Phật A 

 Di Đà đến tiếp dẫn, mới đi theo. 

  

Đến khi đó dáng vẻ của Phật A Di Đà ra sao, chính mình 

liền biết được. Hiện tại chúng tôi không thể dự đoán trước. Nếu 

dự đoán nói trước thì quý vị không thể vãng sinh. Vì khi chấp 

mắc vào hình tướng  đã  đoán trước, chúng ta suốt ngày nghĩ 

tưởng, thì phiền phức xuất hiện. Đến lúc lâm chung, chúng ta sẽ 

được Phật Bồ Tát gia bị, tự nhiên sẽ nhận biết  được rõ ràng 

minh bạch, không thể sai lầm. 



Giả như yêu ma quỷ quái hay oán thân trái chủ, muốn biến 

hiện ra tướng Phật A Di Đà đến để mong lừa gạt chúng ta, thì 

trong Phật pháp cũng như trong thế gian pháp đều có những 

quy luật riêng. Nên quyết  định trong pháp giới này, không ai 

dám phá  luật tiếp dẫn của A Di Đà Phật được, nên chắc chắn 

họ không dám biến hiện ra hình tướng Phật A Di Đà. Nếu biến 

ra hình tướng Phật A Di Đà thì thần Hộ Pháp sẽ không tha thứ 

cho họ. Không ai có thể giả đức A Di Đà Phật để tiếp dẫn được! 

Ai phạm đến quy luật này sẽ bị chư hộ pháp trừng phạt ngay, 

không bao giờ tha thứ! 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  529 



Nếu họ biến hiện ra tướng Đức Phật Thích Ca Mâu Ni thì 

việc này thần hộ pháp không có can thiệp, vì Phật tiếp dẫn 

người lâm chung không phải là Phật Thích Ca, oan gia trái chủ 

có thể giả dạng bất cứ Phật, Bồ tát nào để dụ hoặc chúng ta, đây 

cũng là do nhân quả  của chính chúng ta gây ra nên phải chịu 

lấy! Vì chúng ta là Phật tử tu niệm Phật, nhưng không giữ đủ 3 

tư  lương Tín-Nguyện-Hạnh, vẫn còn giữ  tập khí tham-sân-si, 

chấp trước mê đắm chuyện thế gian... tức vẫn muốn kết duyên 

với cảnh giới ma, thì oan gia trái chủ từ vô lượng kiếp đến nay 

sẽ tìm đến bức bách gây chuyện. Vì thế ta mới bị ma gạt! Nếu 

(giả như) bạn niệm Phật mà lại  đi theo Đức Phật Thích Ca 

(chẳng hạn) thì do chính bạn không biết  đường nào mà đi, là 

bạn tự ý đi sai đường! 



Có rất nhiều người tu niệm Phật, niệm cả một đời, nhưng 

sau cùng đến thời khắc quyết  định thì họ  lại bị mê hoặc, lại 

phạm sai lầm, thật là đáng tiếc! Bạn phải hiểu rõ, những thứ 

này chỉ là ma cảnh, ma chướng, đều là cảnh giới hư huyễn do 

nghiệp lực của mình biến hiện ra! Lúc này đây nếu thấy được 

Đức Phật A Di Đà, Tây Phương Tam Thánh, thấy được thế giới 

Tây Phương Cực Lạc y chánh trang nghiêm, như  vậy mới là 

tương ưng, là chánh niệm! 



Cho nên người tu niệm Phật như chúng ta, khi lâm chung 

không được theo một ai khác, chỉ quyết niệm Phật, cầu A Di Đà 

Phật lai nghinh tiếp dẫn mới an toàn vãng sanh. Cho dù thấy bất 

cứ chư Phật, Bồ Tát nào xuất hiện, cũng  đừng  để ý đến, thì 

không có gì trở ngại! 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  530 



 Hỏi: Đức Phật tiếp dẫn người vãng sanh, trước hết là phóng hào quang, người vãng sanh nhờ ánh sáng Phật chiếu vào, do công 

phu thành phiến nâng cao đến nhất tâm bất loạn, mà Đức Phật 

tướng hảo trang nghiêm không gì sánh bằng, thấy  được  Đức 

Phật A Di Đà thì lo gì mà không khai ngộ. Nhưng tại sao có 

người thấy Đức Phật đến tiếp dẫn lại sợ hãi không dám đi, tại 

sao họ thấy Đức A Di Đà Phật mà lại không có được lợi ích? 



 Đáp:  Trong tình cảnh thấy Đức Phật đến, lại sợ hãi rồi không dám đi, tựu chung do họ có hai trạng thái:  



*  Tham luyến thế gian: thông thường người dân gian còn 

nói là “tham sống sợ chết”. Nghe đến vãng sanh thế giới Cực 

Lạc tức nghĩ mình đi chết, như thế rất đáng sợ, khi lâm chung 

tâm sinh sợ hãi (tình trạng này rất phổ biến)! Người tu niệm 

Phật cầu sanh Tây Phương,  điều quan trọng nhất là không sợ 

chết,  đừng nên sợ chết, chết thì liền về Tây Phương, về  với 

Phật! 



Câu chuyện mà bạn nói đó là có thật! Tôi xuất gia ở chùa 

Lâm Tế, ở Viên Sơn Đài Bắc. Chùa Lâm Tế có một hội niệm 

Phật, phó hội trưởng là cư sĩ Lâm Đạo Việt thường dẫn dắt đại 

chúng cùng tu niệm Phật. Năm đó khi tôi mới xuất gia đã xảy ra 

chuyện này. Ông ấy rất thuộc nghi thức tu niệm và rành về pháp 

khí nên được làm Duy Na dẫn dắt đại chúng cùng tu niệm Phật, 

nhưng khi lâm chung (cũng giống như tình trạng mà bạn hỏi 

đây) cũng lo lắng sợ hãi, người khác trợ niệm cho ông, ông 

phiền giận, đuổi các bạn đạo trợ niệm đi, không cho trợ niệm 

cho mình, quả thật là có xảy ra hiện tượng này. Thường ngày 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  531 



miệng nói tu để  cầu vãng sanh giải thoát luân hồi, nhưng khi 

lâm chung, nghe chết thì tâm sanh ra sợ hãi. Cuối cùng rồi cũng 

phải chết, đâu có ai sống mãi đâu. Đấy cũng là ý chí hạ liệt của 

chúng sanh vậy! 



*  Nghiệp chướng hiện tiền làm họ bỏ qua cơ hội khi Phật 

đến tiếp dẫn! Do tu học nhiều đường lối khác nhau, lăng xăng 

lộn xộn tu pháp bên ngoài, đến khi nhắm mắt sẽ đi lạc vào lối 

khác – trái với bản nguyện ban sơ của mình. Người này khi lâm 

chung Đức Phật có đến đón, tâm bị hoang tưởng nhìn không rõ, 

lại nghĩ đó là ma quỷ; khi nghĩ là ma quỷ thì tất rất sợ hãi, vì 

biết ma quỷ không có tâm từ bi, nên liền bỏ chạy, Phật có muốn 

tiếp dẫn cũng không được! 



 Hỏi: Sau khi vãng sanh có tướng điềm lành rất tốt, có thể xác định là họ vãng sanh không? 



 Đáp:    Chưa thể xác quyết, bên cạnh tướng  điềm lành nếu họ 

còn tự nói, “Phật A Di Đà đến rồi, Đức Phật A Di Đà đã đến 

tiếp dẫn tôi!” thì đó là thật, là vãng sanh thật sự. Còn nếu như 

ngay trong thời điểm trợ niệm, họ chưa từng nói, “Đức Phật A 

Di  Đà  đến, tôi đã thấy Phật A Di Đà  đến...” thì khó mà xác 

quyết. 



Nếu thấy  Đức Quán Âm Bồ Tát thì cũng rất là khó nói, 

nhưng nhất  định không đọa vào ba đường ác, có thể  họ sanh 

vào cõi trời, người, để hưởng phước báu! Nếu có những tướng 

điềm lành, phàm hễ có tướng tốt thì họ nhất định không bị đọa 

vào đường ác, vì đọa vào đường ác thì tướng rất xấu! 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  532 





 Hỏi: Trong lúc trợ niệm, có người thấy người mạng chung ngồi trong hoa sen vãng sanh, như vậy có thể chứng minh là thực sự 

vãng sanh thế giới Cực Lạc không? 



 Đáp:  Có thể nói là như vậy! Nếu thấy Đức Phật đến tiếp dẫn đương nhiên là tốt nhất, hoặc nếu người vãng sanh (khi còn 

chưa tắt thở) nói, “Phật đến tiếp dẫn tôi rồi,” như vậy họ vãng 

sanh thật sự, không sai chút nào cả! 

Nếu như thường ngày họ tinh tấn tu tịnh nghiệp, niệm Phật 

không gián đoạn, thì đến khi lâm chung, tướng lành tự hiện; tuy 

họ không nói những lời này nhưng đã có những tướng điềm tốt 

lành, thì họ có thể là thực sự Vãng Sanh. 



 Hỏi: Thưa, một bạn đạo sức khỏe rất kém, khi gặp được Phật pháp rất hoan hỷ tụng kinh, niệm Phật, cầu sanh thế giới Tây 

Phương Cực Lạc. Vì bệnh nặng phải nằm bệnh viện, trước khi 

lâm chung kiên quyết  đòi về  để niệm Phật cầu vãng sanh, 

không muốn chữa trị nữa. Ông nhất tâm niệm Phật, đồng thời 

được vài bạn đồng tu đến trợ niệm liên tục, bản thân ông cũng 

niệm  đến lúc hôn mê, hôn mê tám tiếng  đồng hồ  mới mạng 

chung, 12 giờ sau lau người thay y phục vẫn thấy thân thể mềm 

mại. 24 giờ sau đưa đến nhà tưởng niệm Thái Bình tiếp tục trợ 

niệm suốt ba ngày ba đêm mới hỏa táng. Qua sáng hôm sau, 

khoảng 2 giờ sáng, người nhà đột nhiên tỉnh dậy vì thấy có ánh 

sáng hồng chan hòa khắp nhà, ước khoảng 20 giây mới biến 

mất. Vậy ánh sáng hồng xuất hiện  đây, có thể cho đó là ánh 

sáng Phật đến tiếp dẫn họ vãng sanh Cực Lạc không? 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  533 



 Đáp:  Người lâm chung này rất có phước báu vì ông có đủ 3 

điều kiện  để vãng sanh! Tướng  điềm lành này có thể nói họ 

niệm Phật có tín tâm kiên định, nên nhất định họ sẽ được vãng 

sanh Tịnh Độ. Trong 48 lời nguyện của Đức Phật A Di Đà có 

dạy chúng ta “con người có được vãng sanh hay không là do ở 

một niệm sau cùng, một niệm sau cùng này là cầu sanh Tịnh Độ 

thì nhất định sẽ được vãng sanh.” Cho nên việc trợ niệm người 

lâm chung rất quan trọng, nhằm giúp đỡ cảnh tỉnh họ, đừng để 

họ hôn mê, đừng để họ thay đổi ý niệm, được vậy thì công đức 

vô lượng vô biên. Tiễn một người vãng sanh là giúp một người 

làm Phật, công đức đó rất lớn lao! 



Với tướng điềm lành này rất tốt, toàn thân mềm mại chứng 

tỏ họ ra đi rất là an lành, không có đau đớn, không có sợ hãi. 

Con người khi lâm chung rất sợ hãi vì tham sống sợ chết, nên 

thân thể họ trở nên lạnh cứng; còn nếu ra đi tự tại, không chút 

sợ hãi thì thân thể  của họ  rất mềm mại, chúng ta cũng có thể 

phán đoán ra. 



 Hỏi: Thưa, cách đây khoảng một tháng, có hai bạn tu trước khi tắt thở  đã thấy  Đức Phật A Di Dà, Quan Thế Âm Bồ Tát và 

đồng thời nói mình đã tu thành công, tâm không điên  đảo, ý 

không tham luyến, nhưng có bệnh khổ hiện tiền. Sau khi tắt thở, 

trợ niệm 12 giờ, sắc mặt an lành, thân thể mềm mại, đỉnh đầu 

ấm, xin hỏi người đó có chắc chắn là vãng sanh không? 



 Đáp:      Nếu như thực sự  họ có tướng  điềm lành, và xác định ngay nơi sự việc họ nói rõ ràng lúc lâm chung – thấy Phật, đi 

theo Phật – điều này chắc chắn là họ vãng sanh. Còn nếu như 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  534 



họ không nói thấy Phật, thấy Tây Phương Tam Thánh, thì dù có 

hiện tướng điềm lành, thân thể mềm mại cho đến đỉnh đầu nóng 

đi nữa, không nhất  định là vãng sanh, vì sanh Thiên cũng có 

hiện tượng này. Có thể nói là sau khi đi rồi toàn thân vẫn mềm 

mại, tức lúc ra đi họ không có sợ hãi, rất là an lành thì nhất định 

không bị đọa vào ba đường ác, cái này có thể khẳng định. 



 Hỏi: Thưa, niệm Phật trong trạng thái hôn trầm nhưng tâm gửi nơi Phật, trong lòng có thể niệm thầm danh hiệu Phật theo tiếng 

máy niệm Phật phát ra rõ ràng, cách niệm này có được vãng 

sanh Tịnh Độ không? 



 Đáp:   Bạn hỏi câu này thì thấy có vấn đề rồi. Tại sao vậy?  Vì nếu niệm trong trạng thái hôn trầm tức tâm bạn bị mê rồi, thì 

làm sao bạn có thể gửi tâm duyên vào Đức Phật được! Làm sao 

mà bạn có thể niệm Phật theo máy được! Nếu niệm Phật theo 

máy  được tức trong lòng còn có Phật, thì bạn không bị hôn 

trầm. 



Trong lòng của bạn phải rất rõ ràng, rất sáng suốt, như vậy 

mới có thể vãng sanh. Hoặc có thể nói, thân thể hay hơi thở của 

bạn tuy rất yếu ớt suy yếu, nhưng đầu óc vẫn còn sáng suốt. 



Nếu bị mê mờ lúc lâm chung, ngay cả người nhà mà bạn 

cũng không nhận biết được thì đó là hôn trầm. Trong lòng vẫn 

còn hiện hữu phiền não thì dù có người trợ niệm bạn cũng 

không nghe thấy, đó mới gọi là hôn trầm,   cho nên bị hôn trầm thì không thể vãng sanh. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  535 



 Xá lợi thật và giả. 

  

 Hỏi: Xá lợi là gì? Sau khi hỏa táng có được xá lợi, điều này có thể chứng minh người đó vãng sanh Cực Lạc không? 



 Đáp:  Xá lợi là tiếng Phạn. Đó là những tinh thể đủ màu sắc, long lanh như ngọc, cứng như  hạt kim cương, búa đập cũng 

không vỡ, lửa thiêu cũng không cháy, được tìm thấy trong tro 

hài cốt (sau khi hỏa táng) của một số nhà tu hành. 



Chương Gia đại sư nói với chúng ta là xá lợi liên quan đến 

tâm thanh tịnh, nghĩa là liên quan đến sự  định công. Tâm địa 

tán loạn nhất quyết sẽ không có xá lợi; tâm địa thanh tịnh, thiền 

định công phu thì có thể có xá lợi. 



Xá 

lợi nhiều hay ít, màu sắc không nhất định vì tùy thuộc 

vào công phu sâu hay cạn. Lưu xá lợi hoặc lưu lại nhục thân 

cũng không thể chứng minh đó là “sự thành tựu”  của sự tu 

hành, chỉ có thể nói là “có công phu”  tu hành. Xá lợi cũng liên quan đến nguyện lực – có rất nhiều người tu hành chân chánh 

thành công, họ không muốn lưu lại xá lợi, cũng không muốn 

lưu lại nhục thân. Nên lưu hay không lưu lại xá lợi có sự liên 

quan mật thiết với nguyện lực. Phần đông người lưu lại xá lợi 

cũng vì muốn lưu lại kỷ niệm cho đời sau và cũng muốn có tác 

dụng khuyến khích niềm tin cho người học Phật hậu thế. 



Dẫu sau khi hỏa táng có xá lợi cũng không thể chứng minh 

là đã vãng sanh. Người thật sự Vãng Sanh, nếu dựa trên những 

hiện tượng bạn nhìn thấy thì chưa đáng tin, thường phải chính 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  536 



bản thân người lâm chung nói ra là thấy Phật A Di Đà, thấy Tây 

Phương Tam Thánh đến tiếp dẫn ... như vậy mới thật đáng tin 

cậy. Hơn nữa phải kết hợp với sức tu hành trong đời: sức tu 

niệm Phật và Tín-Hạnh-Nguyện thường ngày của họ nữa, nếu 

thấy tương hợp với điều này mới được. 



Xá lợi nhục thân để lại thực sự mà nói, thời mạt pháp cũng 

có nhiều chuyện kỳ lạ là điều gì cũng có thể bắt chước, giả mạo 

được! Xá lợi họ  cũng bắt chước giả  mạo, ngay cả nhục thân 

cũng giả  mạo, không phải thật! Bạn thấy xá lợi giả  rất  đẹp, 

nhưng nếu bạn lấy tay dùng sức ấn xuống một cái là vỡ rồi, xá 

lợi đó là giả. Xá lợi thật thì cho dù bạn có dùng búa đập cũng 

không thể  bể,  đó mới là thật. Hiện nay chúng ta thấy có rất 

nhiều xá lợi, nhưng nếu kiểm nghiệm lại thì giả quá nhiều, thật 

lại rất ít. 



Tại sao lại có hiện tượng như vậy? – Vì quá nhiều người 

vọng tưởng si mê mong cầu nên ma đến quấy rối! Nên ma mới 

thừa dịp dùng phương tiện này biến ra nhiều thứ như vậy để mê 

hoặc; đối với vấn đề này chúng ta phải nhìn nhận bằng lý trí, 

đừng làm việc theo lối tình cảm. Thực sự mà nói xá lợi dù có 

hay không cũng không thành vấn đề, có rất nhiều người không 

chịu  để  lại xá lợi, cũng có người muốn  để  lại nhục thân để 

người ta làm kỷ niệm. 



 Hỏi: Thưa, người mạng chung được đưa vào nhà tẩm liệm ướp xác, sau đó được trợ niệm một ngày một đêm, sau khi hỏa táng 

có hơn 60 viên xá lợi. Người vãng sanh này xưa nay chưa từng 

biết đến Phật Pháp mà sao lại có được sự thù thắng như vậy? 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  537 





 Đáp:   Vấn đề này có hai yếu tố: 



*  Nếu xá lợi là thật, thì tuy họ cả đời chưa biết đến Phật 

Pháp nhưng trong quá khứ họ có nền tảng rất sâu dầy tu Tịnh 

Độ, giống như Kim Thường Nhật, người Hàn Quốc mà chúng 

tôi đã nói ở trước. Trong đời quá khứ họ có nền tảng tu học rất 

sâu dầy, nên ngay trong đời này họ có được sự lợi ích, nay gặp 

được duyên thù thắng (dù cho cả đời họ chưa từng biết đến Phật 

Pháp, chưa biết  đến niệm Phật) nên khi lâm chung người nhà 

của họ mời được những vị trợ niệm, đây là lúc duyên đã chín 

mùi. 

*  Nếu xá lợi là giả, việc bạn hỏi đây rất có khả năng. Nếu 

là giả thì bạn có thể tự biết, hãy cầm xá lợi đó đặt trên bàn tay 

bóp mạnh, nếu nó bể thì đó là giả, nếu là thật thì bạn có dùng 

búa sắt đập nó cũng không thể bể. 



Bạn biết chuyện Pháp sư Đàm Hư vãng sanh ở Hồng Kông 

không? Lúc đó người ngoại quốc nhìn thấy rất hiếu kỳ, đã lấy 

xá lợi của Ngài để kiểm nghiệm, họ dùng búa nện vào quả 

nhiên vẫn không bể,  đập xong thì búa lõm vào còn xá lợi thì 

vẫn cứng chắc, khi ấy người ngoại quốc mới cả tin và bội phục. 

Cho nên muốn biết xá lợi thật hay giả, chỉ  cần dùng sức bóp 

mạnh (không cần dùng búa) cũng đã bể rồi! 



 Hỏi:  Tại sao sau khi người bệnh mất, khoảng 2 đến 3 giờ thì toàn thân đã lạnh cứng, nhưng riêng người tu niệm Phật thì 

nhiều ngày sau khi mất, vẫn có thể giữ cơ thể mềm mại? 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  538 



 Đáp:   Thông thường khi đã tắt thở thì khoảng 2 đến 3 giờ sau thân thể đã lạnh cứng. Nhưng Phật tử tu tập niệm Phật thực sự, 

sau khi mất đi, thì bảy ngày thậm chí đến hai thất 14 ngày sau, 

thân thể của họ vẫn còn mềm mại. Điều này cũng thật dễ hiểu, 

khi sắp lâm chung con người thường có sự  sợ hãi, chúng ta 

thường nói đó là “tham sống, sợ chết”, do sự khiếp sợ cái chết 

khiến cho toàn thân họ  lạnh cứng, cái lý chính là vậy. Phàm 

người vãng sanh, sau khi mất toàn thân vẫn mềm mại vì họ ra đi 

rất an lành, rất tự tại, không khiếp sợ cái chết, không bị đọa vào 

ba  đường ác. Nên khi lâm chung mà hoảng loạn, kinh sợ thì 

phiền rồi, vì lúc này là thời  điểm  để quyết  định sẽ siêu thăng 

hay đọa lạc. 



Chúng tôi cũng đã gặp qua nhiều người, vừa mất sau mấy 

giờ thì thân thể đã lạnh cứng, phần nhiều họ thường có gương 

mặt rất đau khổ, rất khó coi. Nếu họ gặp duyên thù thắng, được 

mấy vị bạn đạo tốt, niệm Phật cho 7-8 đến mười mấy giờ, sau 

đó xem lại thì thấy người họ  mềm mại, gương mặt cũng thay 

đổi rất  đẹp. Những chuyện như  vậy có không ít, tôi cũng tin 

rằng các bạn thường đi trợ niệm cũng đã đích thân nhìn thấy, 

nên mới nói sự trợ niệm là rất thù thắng! 



 Hỏi: Người mạng chung lúc còn sanh tiền không hẳn là người tu niệm Phật. Sau khi mất rồi mới trợ niệm giúp họ, và sau khi 

trợ niệm thì cơ thể mềm mại. Vậy có thể phán đoán là họ vãng 

sanh Tây phương hay là sanh Thiên? 



 Đáp:      Người lúc còn sống không niệm Phật, nhưng khi lâm chung  được khuyên nhắc niệm Phật, họ thành kính chịu niệm 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  539 



và nhất tâm cầu sanh Tịnh  Độ, nếu có thoại tướng hay điềm 

lành rất tốt, họ có thể được vãng sanh. 



Và  nếu như người lúc sanh tiền biết niệm Phật,  đến khi 

lâm chung không chịu niệm Phật thì họ không thể vãng sanh 

Tây Phương được, nhưng khi vừa mãn phần, họ được trợ niệm 

mười mấy tiếng đồng hồ, cơ thể họ mềm mại ra là do họ được 

tiêu trừ nghiệp chướng, chắc chắn họ không bị đoạ đường ác. 

Rất khó cho chúng ta xác quyết là họ có được vãng sanh hay 

không, nhưng nhất định họ sẽ không bị đoạ vào đường ác. 



 Hỏi: Một người xưa nay chưa từng biết đến Phật Pháp, không tin Phật, thậm chí còn phản đối Phật pháp nữa. Nhưng sau khi 

trợ niệm, sắc mặt lại trở nên đẹp và thân thể mềm mại, xin cho 

chúng con biết cái lý ở chỗ nào? 



 Đáp:   Khi trong cơn trọng bệnh, tuy là họ không thể nói chuyện được, nhưng họ vẫn nghe được tiếng niệm Phật và nhờ 

Phật lực gia trì nên đã chuyển hóa được toàn bộ cơ thể của họ. 

Hoặc tuy đã tắt thở rồi, nhưng sau khi niệm Phật 2-3 tiếng đồng 

hồ, gương mặt của họ  vốn từ  rất khó coi chuyển qua thoại 

tướng, sắc mặt đẹp lại như lúc còn sống, cơ thể họ trở nên  mềm 

mại. Do bởi cơ thể là vật chất, mà vật chất thì có linh tri nên có 

thể chuyển hoá, gặp thiện ý chiêu cảm sẽ biến mỗi tế bào kết 

tinh đẹp lại (cũng giống như thí nghiệm nước vậy), cái lý là ở 

chỗ này. Bạn tụng kinh cho họ nghe, họ chuyển hóa cho bạn 

thấy sự thực nghiệm  đó. Các vị  Lạt Ma Tây Tạng tụng kinh 

đem cho nước nghe, khoảng 2-3 giờ sau coi lại thì thấy sự kết 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  540 



tinh của nước rất đẹp, đây chính nhờ vào sự cảm ứng của việc 

tụng kinh. 



Sự việc trên không có chút gì là mê tín, cái nhục thể của 

bạn nó là vật chất, mà đối với vật chất, mỗi tế bào, mỗi phân tử, 

mỗi một nguyên tử, điện tử, lạp tử... đều có linh tri. Cũng giống 

như nước và cơm mà nhà khoa học Nhật Bản đã nói đến, chúng 

biết nghe, biết nhìn, và có thể cảm nhận được ý của con người. 



Cho nên việc chúng ta niệm Phật là việc chiêu cảm rất có 

thiện ý. Họ có đáp lại, đáp lại bằng cách kết tinh rất đẹp, điều 

này có lý, cái lý này ngày nay đã được các nhà khoa học chứng 

minh, khiến cho niềm tin của chúng ta cũng trọn vẹn hơn, 

không có chút gì nghi ngờ cả. Do đó có thể biết, việc trợ niệm 

lúc lâm chung rất là quan trọng! Rất quan trọng! 



 Hỏi:  Đệ  tử  đã từng trợ niệm cho súc sanh như  bọ  cạp, chim non, sau khi trợ niệm khoảng một thời gian, đệ  tử phát hiện 

thấy thân thể, tứ chi của chúng mềm mại như bong, đây có phải 

là tướng điềm lành vãng sanh không? 



 Đáp:  Có được vãng sanh hay không chúng ta cũng không thể 

xác quyết được, nhưng có tướng điềm lành như vậy thì khẳng 

định là chúng đã thoát khỏi kiếp súc sanh. Việc này thì có thể 

khẳng định! Ngay cả loài động vật mà còn như vậy, sau khi mất 

rồi niệm Phật cho chúng thì cơ thể  vẫn còn mềm mại,  đây là 

tướng điềm lành, là tướng tốt. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  541 



 Hỏi:    Thưa, có người trước khi mất, chỉ có tiếp xúc với Phật Pháp vài ngày mà đã được vãng sanh, nguyên nhân vì sao? 



 Đáp:      Thậm chí có rất nhiều người thiện căn, phước  đức rất sâu, nhưng suốt đời (lúc sanh tiền) thì họ mê man trong ngũ dục 

lục trần, phải đến khi lâm chung thì thiện căn và phước đức mới 

hiển lộ. Giống như khi xưa chúng tôi ở Washington DC, Hoa 

Kỳ, tiên sinh Châu Quảng  Đại, cả  một  đời ông chẳng tin vào 

bất cứ một tôn giáo nào, khi ấy dẫu có dạy ông ta cũng không 

tin, nhưng tâm tánh ông thì hết sức trung hậu, lương thiện; dẫu 

ông làm thương mại, nhưng lại rất nhiệt tâm làm việc công ích, 

phước thiện xã hội, giúp đỡ người khác. Ba ngày trước khi lâm 

chung, bác sĩ từ chối vì đã hết cách chữa trị, người nhà không 

biết phải làm sao,  “bệnh  ngặt vái tứ phương” , bà vợ ông quen biết những đồng học thuộc Tịnh Tông Học Hội chúng ta. Khi 

ấy bà nghĩ đến những vị đồng học ấy, hỏi họ học Phật có cách 

gì cứu ông ta hay không? 



Tịnh Tông Học Hội bèn phái một vài vị  đồng học  đến 

khuyên ông ta niệm Phật, ông ta vừa nghe xong liền hoan hỷ tín 

thọ. Khi ấy, cư sĩ Cung Chấn Hoa khuyên ông ta niệm Phật cầu 

sanh Tịnh  Độ, thế giới này rất khổ, có gì đáng lưu luyến cơ 

chứ? Ông vừa nghe bèn giác ngộ, gọi cả nhà: “Tất cả  vợ con 

đừng bi ai, đừng bận lòng vì ta, ai nấy hãy niệm Phật, hãy giúp 

ta niệm Phật!” Ba ngày sau, Phật đến tiếp dẫn, ra đi hiện tướng 

lành hy hữu, có người thấy Phật đứng trên nóc nhà tiếp dẫn ông 

ta vãng sanh! Bạn coi đó, lúc lâm chung nhân duyên của ông ta 

chín muồi,  đúng là  “Phật thị môn trung, bất xả nhất nhân”  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  542 



(trong nhà Phật chẳng bỏ sót một ai), mỗi người mỗi nhân 

duyên khác biệt! 



Tin tức tiên sinh Châu Quảng Đại vãng sanh truyền đến 

chỗ tôi, khiến cho tôi vui mừng vô hạn, vì ông đã chứng minh 

cho mọi người thấy, những điều Phật dạy trong kinh A Di Đà 

đều là sự thật. 



Do vậy, chúng ta chớ khinh thường người không học 

Phật và người không niệm Phật. Chớ nên coi thường! Vì sao? 

Vì chúng ta là phàm phu, không biết nhân duyên của người ấy 

khi nào sẽ chín muồi, cũng chẳng biết thiện căn  đời quá khứ 

của người ấy nông sâu ra sao; biết đâu một vài ngày, trước khi 

lâm chung, nhân duyên của người  ấy thành thục thì phẩm vị 

vãng sanh tất sẽ còn cao hơn chúng ta, chúng ta có thể không 

sánh bằng họ, chuyện này đâu phải là không có! 



Vì thế, người học Phật, thời thời khắc khắc, phải biết tôn 

trọng, quan hoài đến hết thảy chúng sanh, chẳng dám khinh thị 

một chúng sanh nào, vậy mới là chính xác! Phải nên nhìn họ 

giống như chư Phật Như Lai, dùng cái tâm chân thành, thanh 

tịnh, bình đẳng mà đối  đãi với hết thảy vạn vật và các chúng 

sanh. Vì hết thảy chúng sanh hữu tình đều có Phật Tánh, hết 

thảy vạn vật vô tình đều có Pháp Tánh – giữa Phật tánh và Pháp 

tánh, danh từ tuy khác, nhưng Thể không hai, nên nói hữu tình 

và vô tình tề thành Phật đạo – trong Hoa Nghiêm kinh dạy rất 

diệu: “Tình dữ vô tình  đồng viên chủng trí”.  Nếu quý vị biết tôn trọng hết thảy chúng sanh, thấy chúng sanh có Phật Tánh, 

vạn vật có Pháp Tánh thì xin chúc mừng bạn, bạn chẳng là 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  543 



phàm phu nữa, bạn đã minh tâm kiến tánh, bạn đã là Pháp Thân 

Bồ Tát rồi. 



Vì sao chỉ tiếp xúc với Phật pháp trong thời gian quá ngắn 

mà ông vẫn được thành công?  Bởi vì ông có thiện căn, ông vừa 

nghe đến liền tiếp nhận chẳng mảy may có hoài nghi, do trong 

quá khứ ông đã tu pháp môn này nhưng chưa viên mãn, nên đời 

này khi lâm chung được nghe lại – khiến cho thiện căn của đời 

trước trổi dậy; nên ông dũng mãnh tinh tấn, chẳng mảy may lưu 

luyến, vạn duyên đều buông bỏ, nhờ vậy mà ông thành tựu rất 

viên mãn. Hơn nữa, người nhà thân quyến của ông đều là 

những người có thiện căn nên ông gặp nhiều thuận lợi. 



“Một lời qua tai, Bồ  Đề muôn thuở,” khi lâm chung nếu 

gặp người thiện tri thức dạy niệm danh hiệu Bồ Tát, danh hiệu 

Bích Chi Phật, cho dù nếu họ không vãng sanh đến Tây Phương 

Cực Lạc thế giới thì nhất định sẽ được phước báo ở cõi trời, cõi 

người – giải thoát khỏi ba cõi ác, sanh đến ba cõi thiện, đây là 

lời dạy trong nhà Phật. Nếu họ có thể hiểu sự tiêu biểu pháp, ý 

nghĩa của danh hiệu Phật, Bồ Tát, thì công đức lợi ích họ đạt 

được sẽ càng thù thắng hơn, họ đích thật có thể khế nhập vào 

cảnh giới ấy. 



 Do  đó chúng ta phải ghi nhớ  kỹ việc này, khi tiễn  đưa 

 người sắp lâm chung nhất định phải khuyên họ niệm Phật, và 

 nếu người nhà thân quyến đều cùng trợ niệm thì sẽ thù thắng vô 

 cùng. 

  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  544 



 Hỏi:     Thưa, nếu một người không theo một tôn giáo tín ngưỡng nào, nhưng tâm tánh rất là lương thiện, xin hỏi họ có 

thể vãng sanh Tây phương Cực Lạc không? 



 Đáp: Tâm tánh tuy hiền lương vô cùng đi mấy, nhưng không tin có thế giới Tây Phương Cực Lạc, không phát nguyện vãng 

sanh về thế giới Cực Lạc thì không thể vãng sanh. 



Trừ khi lúc lâm chung, lúc chưa tắt thở,  được nghe danh 

hiệu A Di Ðà Phật và cõi Cực Lạc mà sanh tâm hoan hỷ, tín thọ 

niệm Phật và phát nguyện vãng sanh thì nhất  định sẽ  được 

sanh. Học Phật một ngày cũng có thể vãng sanh, hơn nữa tâm 

tánh rất hiền lương đã là tiền vốn của người này. 

  

 Hỏi:  Thưa, đầu óc không sáng suốt hoặc khi lâm chung bị bất tỉnh nhân sự, có được vãng sanh không? 



 Đáp:   Lúc lâm chung, chúng ta gọi là trạng thái hấp hối, đoạn thời gian này rất ngắn. Nếu họ hôn mê chẳng hay chẳng biết, họ 

chẳng nhận biết được người nhà, sức trí nhớ hoàn toàn tiêu mất, 

đây là trạng thái rất nguy hiểm. Chỉ có người đầu óc còn tỉnh 

táo mới dễ giúp đỡ được, một khi đầu óc không tỉnh táo thì sự 

việc sẽ rất phiền phức! Khi người lâm chung gặp phải trường 

hợp này, cho dù gặp được thiện tri thức cũng chẳng giúp được 

gì,  đây là do nghiệp chướng rất nặng, (lời dạy trong kinh Địa 

Tạng), họ hoàn toàn nương nhờ vào sự giúp đỡ của người khác. 



Hiện nay có một số người mạng sống còn chưa hết, phước 

báo còn chưa hưởng hết (chứng người già mất trí nhớ), chưa 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  545 



đến lúc lâm chung mà thần thức đã hôn mê, “bất biện thiện ác, 

nãi chí nhãn nhĩ cánh vô kiến văn,” đây là chứng người già mất 

trí nhớ. Phải nương vào phước báo của người  ấy, nếu phước 

báo lớn thì có thể kéo dài thời gian này suốt tám, mười năm; tuy 

họ còn thở, vẫn còn hô hấp, nhưng mê man chẳng tỉnh táo, 

người thân nhất trong nhà, người mình thương mến nhất cũng 

chẳng nhận ra, mỗi ngày hai mươi bốn giờ  đều  ở trong trạng 

thái hôn mê. Những người này thiệt  đáng thương, cầu sống 

không  được cầu chết cũng không xong, sau khi chết  đi nhất 

định sẽ bị nghiệp lực lôi kéo, sẽ chẳng sanh vào cõi thiện, chắc 

chắn sẽ đọa vào nẻo ác. 



Bạn thấy xã hội hiện nay, bạn thấy những người ra đi có 

mấy ai có được tinh thần tỉnh táo, bản thân chúng tôi tận mắt 

chứng kiến, tận tai nghe qua đã có rất nhiều, dường như  hơn 

phân nửa là mắc chứng đờ đẫn, coi như gặp khó khăn rồi, nhất 

định sẽ theo nghiệp mà lưu chuyển. Theo báo cáo của y học thì 

do rất nhiều nhân tố (họ nói cũng rất có lý), mà trong Phật giáo 

thì thực sự đó là tạo nghiệp ác quá nhiều. Ác nghiệp quá nhiều 

thì trong lòng sẽ không được bình thường, họ bị u khuất trầm 

cảm bởi do có mối bận tâm nên trong lòng, họ luôn bị bất an, lo 

sợ, những thứ này tạo thành nhân tố thúc đẩy vây bủa khiến 

tinh thần họ  bị suy sụp  đờ  đẫn. Có trợ niệm  đi nữa thì cũng 

không có tác dụng gì, bạn thử nghĩ xem thật là đáng sợ biết bao 

nhiêu! 



Chúng ta có dám khẳng  định là tương lai chính mình sẽ 

không bị  rơi vào tình trạng này hay không? Chẳng ai khẳng 

định được! Ngày nay chúng ta nhìn thấy những tình trạng như 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  546 



vậy, tự mình phải nên có tâm khẩn thiết tỉnh giác, đức Phật đã 

dạy cho chúng ta phương pháp cứu chữa, chúng ta phải lo cứu 

lấy mình bằng chính trí tuệ giác ngộ của mình, chỉ như thế mới 

có thể thoát ra khỏi vòng sanh tử, chấm hết mọi khổ đau!  



 Hỏi: Thưa, hiện nay có rất nhiều người bị chứng lẫn hoặc là bị 

đời sống thực vật. Xin hỏi khi lâm chung mình trợ niệm cho họ, 

họ có vãng sanh không? 



 Đáp:  Trường hợp này không thể vãng sanh, các vị phải hiểu là trong kinh đức Phật nói tám nạn, tám nạn thì không được vãng 

sanh, bất đắc kỳ tử cũng không được vãng sanh, điều này quý vị 

phải biết, nhất định phải hiểu cho rõ. 



Người vãng sanh điều kiện quan trọng nhất là khi lâm 

chung thần trí phải sáng suốt, còn trường hợp này điều kiện thứ 

nhất thần trí không sáng suốt thì phải theo nghiệp mà luân 

chuyển. Nếu như người thần trí không sáng suốt mà có thể vãng 

sanh, thì chúng ta không cần phải huân tập niệm Phật rồi. Đức 

Phật A Di Đà đại từ đại bi sẽ đến tiếp rước hết thảy tất cả chúng 

ta đi thôi. 



Riêng với người sống đời sống thực vật, đây là loại bệnh 

nghiệp chướng rất nặng, muốn cứu giúp họ thì giúp ngay khi 

bệnh họ còn nhẹ,  đừng chờ khi đã quá nặng sẽ  rất khó khăn. 

Lúc bệnh họ còn nhẹ nên khuyên họ thật tâm giác tỉnh sám hối, 

đoạn ác, tu thiện; còn chờ khi bệnh quá nặng, bị đờ đẫn rồi, bạn 

có khuyên nhắc cũng không có tác dụng gì. Người khác có 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  547 



muốn tu công đức cho họ cũng rất là khó khăn, trừ khi bạn thật 

tu giống như bà La Môn Nữ, hay Quang Mục Nữ cứu mẹ vậy. 



Bạn muốn cứu họ ư? Tự thân bạn tu hành phải chứng quả, 

nếu bạn tu hành không chứng quả thì bạn không thể  cứu họ 

được! 



Tại sao tu chứng quả mới có thể cứu họ? Vì bạn tu cho họ, 

bạn thật sự vì họ mà tu hành, với sự tu chứng quả thì sẽ được 

nhiều lợi ích thiết thực, mới có thể giúp được họ. Giả như họ 

không bị  bệnh, không bị  đọa lạc thì bạn không vững vàng tu 

hành được, bạn sẽ làm không nổi vì bạn không có động lực – 

nay bạn vì họ, muốn cứu họ, nên bạn mới có cố gắng quyết tâm 

rồi thực sự nỗ lực tu hành. 



Bản thân của chúng ta nếu không có động lực sẽ không có 

can đảm, thì không thể nhận ra cái giá trị thật của sự tu hành; 

nếu chỉ tụng vài bài kinh, niệm mấy câu Phật hiệu thì chẳng có 

tác dụng gì, chỉ có chút an ủi mình mà thôi, riêng đối với họ 

không thể giúp họ giải thoát an vui gì cả. 



 Hỏi: Có vị lão cư sĩ niệm Phật cầu vãng sanh, 21 ngày không ăn,  được mười mấy người trợ niệm. Ông thấy có hoa sen lớn 

nhưng rễ lại bám xuống đất, nên hoa sen không thể bay lên cao. 

Tuy lão cư sĩ chưa vãng sanh nhưng bây giờ sức khỏe lại mạnh 

mẽ rất nhiều so với trước kia, xin hỏi có phải ông được thay đổi 

thân không, cái lý đó nằm ở chỗ nào? 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  548 



 Đáp:   Chúng tôi nghĩ, sức niệm Phật của ông ấy nhất định rất mạnh, nên mới có cảm  ứng tốt như  vậy, nhưng vì sao ông 

không  được vãng sanh ư? Nhất  định ông còn điều gì chưa 

buông bỏ được, còn căn số, hoặc chưa có thể xa lìa cái duyên 

trần gian này. Nhưng ông có được sức tu mạnh như vậy, chúng 

tôi khẳng định nếu ông không được vãng sanh đời này thì cũng 

không bị đọa ác đạo – trên đất mọc hoa sen chắc chắn sẽ không 

bị đọa vào ác đạo! Còn hoa không rời khỏi mặt đất được vì ông 

vẫn chưa rời khỏi được sáu đường! 



Kinh Phật dạy, trong A Lại Da Thức tuy có nghiệp gánh, 

nhưng nếu buông bỏ hết tất cả là coi như đoạn hết các duyên 

trần,  khi đã đoạn rồi thì các nghiệp cũ đó sẽ không khởi được, thì mới có thể vãng sanh. Ông lão này nhất định phải còn điều 

gì nắm níu đeo mang, nên mới có hiện tượng này! Hãy khuyên 

ông buông bỏ  vạn sự, cho dù chỉ còn một chút nắm níu ràng 

buộc cũng không thể vãng sanh! 



Phải hiểu, vì chủng tử của A Lại Da Thức trong quá khứ 

là nghiệp chướng, nên muốn  đới nghiệp chỉ  được mang theo 

nghiệp cũ  đi chứ không phải mang theo cái nghiệp hiện tại, 

chúng ta phải hiểu kỹ điều này. 



 Tướng tùy tâm chuyển. 

  

Hết thảy vạn sự vạn vật được nó biến hiện to như thế giới, 

nhỏ như vi trần, đều do  Tâm mà thành Thể. Chúng đều hay biết, trong Phật pháp gọi (sự hay biết ấy) là linh tri, không gọi là tri 

giác mà gọi là linh tri! Giống như tiến sĩ Giang Bổn Thắng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  549 



(Masaru Emoto) của Nhật Bản làm thí nghiệm sự kết tinh thủy, 

nếu chúng ta dùng thiện tâm để cảm, quý vị sẽ thấy nước đáp 

ứng kết tinh rất đẹp. Nếu chúng ta dùng ác niệm để cảm, nó đáp 

ứng bằng hình thái méo mó rất khó coi. Qua thí nghiệm này, đã 

chứng thực hết thảy vạn vật quả nhiên đều có thể nghe, thấy; 

đều có thể tiếp nhận năng lượng, tư tưởng của con người. Nên 

mỗi người chúng ta đều có thể dùng thiện tâm để tự biến đổi cơ 

thể của mình. Nếu bạn lấy trí huệ quán chiếu, thấy thân này tạm 

bợ, hư giả, mà dùng tâm từ bi đối  đãi với mọi sự  vật sự việc 

chung quanh, thảnh thơi buông xả, không cố chấp. Thân khẩu ý 

luôn luôn nghĩ điều lành, làm điều lành, nói điều lành thì mỗi 

một tế bào trong cơ thể sẽ tăng trưởng rất tốt đẹp. Một khi đã 

không còn bị trói buộc bởi mê lầm về thân, mê lầm về tâm, ta 

sẽ sống cuộc đời an vui tự tại. Mà càng tăng trưởng sự an lạc, 

tăng trưởng niềm vui thì càng khỏe mạnh trường thọ, tướng tùy 

tâm chuyển mà – người gặp việc vui trong lòng thơi thới – rõ 

điều này rồi thì bạn sẽ hiểu cái lý của nó nằm ở nơi đâu. 



 Hỏi:  Thưa, khi trợ niệm không thấy xuất hiện tướng điềm lành, như vậy có phải Đức Phật không nhiếp thọ hương linh này phải 

không? 



 Đáp:   Đức phật có nhiếp thọ, hay không có nhiếp thọ ư? Nếu nói Đức Phật còn nhiếp thọ hay không nhiếp thọ thì Đức Phật 

này vẫn còn là phàm phu. Vì sao vậy? Vì Ngài còn có phân 

biệt, có chấp trước, không bình đẳng, như vậy là không thông! 

Chúng sanh và chư Phật chỉ nói là cảm  ứng, ‘chúng sanh có 

cảm thì chư Phật có ứng,’ nói nhiếp thọ đây cũng có thể nói là 

cảm ứng. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  550 





Vậy Phật hiện hình tướng gì đến tiếp dẫn chúng sanh, đều 

hoàn toàn do tự nguyện lực của chúng sanh mà thành tựu, chứ 

không phải ngoài tâm có Đức Phật đến tiếp dẫn. Nghĩ vậy là sai 

rồi! 



Cho nên Đức Phật A Di Đà đến là tự tánh A Di Đà, Quán 

Thế Âm đến là tự tánh Quán Thế Âm. Sự vãng sanh của bạn là 

“duy tâm Tịnh độ” đây mới là chính xác, ngoài chân tánh ra mà 

còn có một Tịnh Độ là sai lầm, không có cái chuyện này! 



 —()— 

CHƯƠNG 13 

 

TRỢ NIỆM VÀ NHỮNG TRĂN TRỞ CẦN LÝ GIẢI 



---oOo--- 

 

 Hỏi: Thưa, trợ niệm có làm chướng ngại sự tu tập của chính mình hoặc có làm trái với luật nhân quả không? Hay có thể tạo 

ra vấn  đề  kết ác duyên giữa oán gia trái chủ  của người vãng 

sanh với người trợ niệm hay không? 



 Đáp:  Không có vấn đề này! 



Bạn trợ niệm giúp họ vãng sanh, công đức nhất định rất là 

thù thắng, là việc tốt cần làm. Việc làm này nhất định là điều 

tốt, nên ác nhân, ác quả của họ tuyệt đối sẽ không bám theo bạn 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  551 



đâu, không thể có cái lý này! Bạn có thể giúp người khác vãng 

sanh, theo Bồ tát Đại Từ nói: “Nếu thật sự giúp được 2 người 

vãng sanh, thì sẽ tinh tấn hơn so với tự thân tu hành”. Đức Phật 

nói những lời này tức là khuyên nhắc chúng ta nhất định phải 

nên giúp đỡ người khác! Giúp người vãng sanh là công đức thù 

thắng bậc nhất,  đó chính là trong lúc họ lâm chung, trợ niệm 

giúp cho họ được vãng sanh. Họ vãng sanh rồi sẽ thành Phật, 

bạn giúp một người đi làm Phật thật là thù thắng! Nếu chúng ta 

vui vẻ, thường chịu  đi giúp người khác, thì khi chúng ta lâm 

chung cũng sẽ có nhiều người tới giúp chúng ta; còn nếu chúng 

ta không chịu giúp người khác, chê bỏ người khác thì khi mình 

lâm chung cũng sẽ không có ai đến giúp mình, đây còn gọi là 

nghiệp nhân quả báo. 



Đối với người lâm chung, trợ niệm là làm công đức cho 

họ, là cảnh tỉnh họ đừng quên niệm Phật cầu vãng sanh – giai 

đoạn này là lúc khẩn yếu nhất trong cuộc đời của họ. Đối với 

người lâm chung, điều đáng sợ là họ không chịu buông xả việc 

chấp đắm duyên đời, còn nhiều tham tiếc trói buộc chuyện thế 

gian … nên lúc này phải giúp họ, nhắc nhở  họ buông bỏ  vạn 

duyên, nhất tâm niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. 



Riêng đối với người trợ niệm, chắc chắn họ sẽ được chư 

Phật, Bồ tát gia trì, sẽ không thể xảy ra những chuyện kết oán 

thù như vậy. Trừ phi người trợ niệm có tâm tà, tâm bất chánh 

thì sẽ bị Quỷ thần quấy rối; nếu như tâm họ thanh tịnh, quang 

minh thì khi Quỷ thần nhìn thấy cũng sẽ tôn kính, sẽ không tìm 

cách gây phiền phức. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  552 



 Hỏi: Thưa, chúng con tin có thế giới Cực Lạc, nhưng lại không biết nó ở chỗ nào? 

  

 Đáp:  Vậy rốt cuộc là thế giới Tây Phương Cực Lạc là ở đâu? 

Trong kinh A Di Đà có dạy rất rõ, từ thế giới chúng ta đây “qua 

phương Tây quá mười muôn ức cõi Phật”, không phải là đã quá 

rõ rồi đó sao? Tôi còn có thể nói cái gì khác, ngoài nơi cõi này 

nữa! 



Trong kinh đã nói rõ, nhưng có người vẫn còn nghi ngờ, 

“Tây phương từ địa cầu của chúng ta đi về hướng Tây, quả địa 

cầu xoay tròn, ta đi rồi cũng quay trở ngược lại vậy phải làm 

sao đây?” – Phải biết, Tây Phương mà trong kinh Đức Phật nói 

đến là Tây Phương của thế giới Ta bà. 



Thế nào gọi là thế giới Ta bà? Là báo độ của Đức Phật 

Thích Ca Mâu Ni, là Tây Phương của một đại thiên thế giới – 

nó không phải là Tây phương của địa cầu, mà là Tây Phương 

của một đại thiên thế giới. Hiện nay các nhà khoa học vẫn chưa 

thể khám phá ra nơi này, nhưng nói như vậy thì e cũng chẳng 

thể làm cho bạn đoạn hết nghi ngờ… Nhưng mà không sao, bất 

luận là nó ở nơi đâu, chúng ta vẫn có một tín hiệu, tín hiệu này 

có thể liên lạc được với Đức Phật A Di Đà – tín hiệu này như là 

sợi dây truyền dẫn – tín hiệu đây chính là câu  “A Di Đà Phật”!  

Chúng ta niệm câu Phật hiệu này cũng như gọi điện thoại vậy, 

điện thoại bên đó sẽ nhận bắt sóng được ngay, đường truyền 

của chúng ta sẽ không có gì xung nhiễu ngăn trở được, bất luận 

là ta đang ở nơi nào, đường truyền đây nhất định cũng sẽ thông, 

nhất định sẽ không có vấn đề gì! Huống hồ chi nếu bạn có tín 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  553 



tâm cùng tột, thấu  đáo chân thành niệm Phật, không để cho 

nghiệp tham sân si làm chủ mình, đến khi lâm chung bạn không 

cần phải phân vân đi tìm hay xác định tọa  độ phương hướng 

của thế giới Tây phương Cực Lạc ở nơi đâu, Đức Phật A Di Đà 

sẽ lai nghinh đến tiếp dẫn bạn. 



Quý vị phải nhớ kỹ, đây là Tây Phương của thế giới Ta 

Bà, chứ không phải là Tây Phương của  địa cầu.  Địa cầu của 

chúng ta không có Tây Phương vì nó xoay chuyển, quý vị nói 

Tây Phương thì hai mươi bốn tiếng đồng hồ sau nó lại trở thành 

Đông Phương mất rồi. Ở đây là nói tới Tây Phương của thế giới 

Ta Bà. Thế giới Ta Bà là động hay bất  động? Cũng  động, 

nhưng vì thế giới quá lớn, từ lúc Thích Ca Mâu Ni Phật giảng 

bộ kinh này mãi cho đến hiện thời là ba ngàn năm, trong đại vũ 

trụ, thế giới chỉ chuyển  động  đôi chút, phương vị không thay 

đổi. Ta Bà là một đại thế giới, là một hệ Ngân Hà. Một đại thiên 

thế giới có bao nhiêu hệ Ngân Hà? Mười ức hệ Ngân Hà. Hệ 

Ngân Hà của chúng ta cũng lưu động, phạm vi của hệ Ngân Hà 

quá lớn, suốt ba ngàn năm, góc độ của nó chỉ chuyển dịch một 

vài  độ mà thôi, phương hướng chung vẫn chẳng thay đổi. Do 

vậy cho đến hiện thời, nói thế giới Cực Lạc ở Tây Phương vẫn 

chính xác. 

  

 Hỏi: Thưa, con rất muốn tham gia trợ niệm nhưng lại phân vân là công phu niệm Phật chưa đủ chắc, vả lại cũng sợ bị vong linh 

nhập vào, con phải làm thế nào đây? 



 Đáp:  Chỉ cần bạn dứt sạch mối lo nghi, sợ hãi này. Việc tham gia trợ niệm lâm chung là một việc rất tốt.  Đây là đưa tiễn 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  554 



người vãng sanh, nếu bạn thường đưa tiễn người vãng sanh thì 

sau này khi bạn lâm chung cũng sẽ có rất nhiều người đến đưa 

tiễn bạn vãng sanh. Quả báo là như vậy! Lại thường tiễn người 

vãng sanh, thấy được tướng điềm lành của việc vãng sanh hiển 

bày, sẽ khiến bạn tăng thêm sự tín tâm, ham cầu và tương lai 

khi đi vãng sanh cũng không còn sợ hãi cái chết nữa, nên nếu 

có cơ duyên thì nên tham gia, không nên đắn  đo. Còn việc 

người chết hay linh hồn nhập vào, không phải tùy tiện mà nhập, 

họ muốn nhập vào thân của ai là họ phải có duyên với người 

đó, hơn nữa phải được Quỷ vương phê chuẩn; nếu Quỷ vương 

không phê chuẩn mà làm là họ bị phạm tội, vì họ làm vậy coi 

như họ hại mình tất sẽ bị quả báo, bị trừng phạt, nên họ không 

thể tùy tiện được. Chúng ta hiểu cái lý này, không nên sợ hãi, 

cho dù có nhập cũng không lo sợ vì họ sẽ không có hại người 

đâu! 



 Hỏi:  Thưa, có một vị xuất gia người Ha Nhĩ Tân nói, “các vị đi trợ niệm cho người lâm chung, sau khi họ vãng sanh rồi, oán 

thân trái chủ của họ sẽ quay qua oán hận bạn, tương lai khi bạn 

lâm chung họ  sẽ  đến tính sổ  với bạn  đó,” cho nên có người 

không dám đi trợ niệm vì điều này, xin lão pháp sư khai thị rõ 

cho? 



 Đáp:  Cái lý này rất đơn giản, bạn giúp trợ niệm cho họ, khi họ 

sang thế giới Tây Phương thành “Phật” rồi, sau này khi bạn lâm chung những oán thân trái chủ  của họ mà tìm đến gây phiền 

phức cho bạn, thì “Đức Phật này” sẽ đến giúp bạn. Thế thì bạn bận tâm đến chuyện này để làm gì? 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  555 



Bồ tát Đại Từ có dạy rất hay: “Độ hai người vãng sanh 

thì tinh tấn hơn bản thân mình tu tập”. Nếu bạn có thể giúp 

được mười mấy người vãng sanh thì phước báu của bạn thật là 

vô biên. Còn có thể trợ giúp mấy trăm người vãng sanh thì bạn 

chính là Bồ tát thật sự rồi! Trợ niệm chính là giúp người khác 

vãng sanh thành Phật, là công đức bậc nhất của thế gian đó, 

không có công đức nào thù thắng hơn công đức này nữa đâu! 



Cho nên nếu khi nghe những lời nói này, bạn hãy hỏi lại 

họ, “hỏi oán thân trái chủ của họ hãy đến đây tìm tôi, hoặc làm 

ơn hãy đem chứng cứ cho tôi xem đi!” Học Phật thì tất cả bạn 

phải nên y cứ vào Phật pháp, trong kinh Đức Phật có dạy chúng 

ta tứ y rất là chính xác, “Y Trí Bất Y Thức”, trí là trí huệ, lý trí; thức là cảm tình, học Phật phải y theo lý trí không thể nương 

theo cảm tình. 

  

 Hỏi: Con tổ chức niệm Phật đã được mấy năm, nhưng hiện giờ 

có bạn tu khuyên con hãy tự tu trước rồi mới đi giúp người khác 

trợ niệm; nhưng thỉnh thoảng có một vài bạn tu hay bạn bè gọi 

con đi trợ niệm, con không biết phải làm thế nào mới đúng đây? 



 Đáp:  Trợ niệm là tự lợi, lợi tha; trợ niệm tức là bạn niệm Phật, tự mình niệm Phật, đồng thời lại giúp cho người khác. Thế gian 

và xuất thế gian không có công đức nào lớn hơn công đức này. 

Nếu bạn giúp trợ niệm mười mấy người  được vãng sanh thì 

phước báu của bạn lớn không biết là bao nhiêu. Giúp cho mười 

mấy người vãng sanh thế giới Cực Lạc thì khi lâm chung nhất 

định bạn sẽ được vãng sanh. 

  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  556 



 Hỏi: Có một tổ trợ niệm nhỏ, gần đây vì tổ pháp khí và nhân sự 

không đủ nên không thể trợ niệm như trước, xin hỏi con nên ở 

nhà nhất tâm niệm Phật hay ai cần thì vẫn đi, làm thế nào mới 

viên dung? 



 Đáp:    Đức Phật dạy chúng ta phải tùy duyên chứ không nên phan duyên. Nếu có người mời thì bạn nên đi, đây là dịp tốt, vì 

tiễn người vãng sanh là công đức chân thật. 

  

 Hỏi: Mỗi lần con phát tâm đi trợ niệm, sau khi về thì chồng con lại phát bệnh. Nhưng một ngày kia, khi bà cụ 103 tuổi sắp vãng 

sanh có mời một vị pháp sư đến sái tịnh trước, rồi khai thị và 

quy y; sau đó bà ra đi, chúng con tiếp tục trợ niệm thêm, nhưng 

lần này về nhà thì chồng con lại không có vấn đề gì. Xin hỏi có 

phải hiệu quả trợ niệm của chúng con không bằng sự khai thị 

của vị Pháp sư phải không? 



 Đáp:  Việc này không có liên quan gì đến sự việc khai thị của vị Pháp sư. Đi trợ niệm nên có thành ý, có tâm yêu thương thật 

sự, vì người vãng sanh mà trợ niệm,  đưa người sang thế giới 

Tây Phương Cực Lạc. Nếu như khi trợ niệm mà trong lòng còn 

có xen tạp, có vọng tưởng, không thanh tịnh tất sẽ không có 

hiệu quả; chưa kể sẽ làm hỏng từ trường của việc trợ niệm tiễn 

người vãng sanh. 

  

 Hỏi: Thưa, khi đi trợ niệm cho người vãng sanh xong, về nhà có cần tắm rửa hay thay quần áo không? 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  557 



 Đáp: Theo bạn nghĩ thì có cần không? Nếu như trở về nhà mà bạn còn cần phải tắm rửa, còn cần phải thay y phục tức là bạn 

còn nghi ngờ đối với người mạng chung rồi. Nếu khi bạn trở về 

nhà mà không lấn cấn vấn vương gì ở trong lòng, nghĩa là bạn 

có ý cung kính đối với người chết; theo chúng tôi nghĩ là như 

vậy, tôi chắc ai ai cũng vậy, ý họ cũng phải vậy mà thôi. 



Bạn hỏi tôi, riêng tôi thì cho rằng: khi mình giúp người 

khác bằng tâm chân thành thì tất họ sẽ cảm kích, cho dù giả như 

họ không có được vãng sanh đi nữa, họ cũng vẫn cảm ơn bạn; 

vì khi lâm chung nghe được lời kinh, nghe tiếng niệm Phật thì 

nhất định cũng làm cho họ bớt đau khổ, chắc chắn là vậy. 

  

 Hỏi: Đoàn trợ niệm do hai vị cư sĩ dẫn dắt, trong lúc cư sĩ A dẫn dắt thì ít xảy tình trạng người vô hình dựa vào, nhưng đến 

khi cư sĩ B dẫn dắt thì thường xảy ra hiện tượng này. Có một số 

thành viên trợ niệm sợ hãi, có người còn cho rằng cư sĩ B dẫn 

dắt “có duyên sâu với ngài Địa Tạng”. Xin lão pháp sư khai thị? 



 Đáp:  Nếu như nói có duyên sâu với ngài Địa Tạng Bồ Tát thì phải được Ngài Địa Tạng Bồ Tát gia trì, sẽ không thể có chuyện 

này xảy ra! 



Có thể nói là vị cư sĩ này có duyên với những chúng sanh 

dựa vào đây, cho nên khi ông ấy xuất hiện, chúng liền tìm đến, 

việc này cũng giống như tình trạng nhập hồn thông thường. 

Nếu người tinh thần khỏe mạnh, có chánh tri chánh kiến thì 

Quỷ thần sẽ không dám dựa vào. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  558 



Phàm những người hay bị oán thân trái chủ dựa vào, (bạn 

nhìn thấy đó) cơ thể của họ nhất định rất suy yếu, yếu đến nỗi 

gió thổi cũng ngã. Thông thường những người này tinh thần ý 

chí yếu đuối, không thể tập trung, nên rất dễ bị oán thân trái chủ 

nhập vào, bạn quan sát cho kỹ sẽ nhận ra ngay. Và suy nghĩ sâu 

hơn bạn sẽ thấy, Niệm Phật đường có hai vị dẫn chúng mà tình 

trạng của họ lại không hề giống nhau, hãy nhìn thử vị cư sĩ A & 

cư sĩ B (đã nói ở trước) bạn có nhận thấy là vị cư sĩ A tinh thần 

sung mãn, thân thể khỏe mạnh phải không, nên những Quỷ thần 

nhập thân đó tất không dám bám vào ông; còn vị cư sĩ B kia, 

khả năng sức khỏe sẽ phải kém hơn vị A này. 

  

 Hỏi: Thưa, một cư sĩ cơ thể nhiều bệnh, đã suy yếu lại còn rất nhút nhát, vậy người này có thể  đi trợ niệm cho người lâm 

chung khi vãng sanh hay lúc hỏa táng không? 



 Đáp: Có thể, giúp trợ niệm cho người vãng sanh đó là việc làm công đức, rất thù thắng. Khi trợ niệm thì cần phải chân thành tin 

Phật, tin sâu vào oai thần của Tam Bảo gia trì; và Quỷ thần thấy 

bạn là người tu niệm Phật, chúng sẽ tôn kính bạn, tuyệt đối sẽ 

không làm hại bạn. Bạn phải giữ được tín tâm này thì chúng sẽ 

không làm hại bạn và dần dần bạn cũng sẽ gan dạ hơn thêm. 



 Hỏi:   Thưa, người làm ác thì sẽ bị đọa địa ngục A Tỳ vĩnh viễn không có ngày ra khỏi, như vậy chúng sanh trong thế giới ngày 

nay có phải càng ngày sẽ càng ít đi không? 



 Đáp:  Vấn  đề có bao nhiêu chúng sanh ở trên thế giới, nó lệ 

thuộc vào ảnh hưởng của sự cộng nghiệp. Nếu không có chung 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  559 



cộng nghiệp với nhau thì chúng ta nhất quyết sẽ không đến thế 

gian này. 



Nhiều chúng sanh như  vậy là từ  đâu  đến? Là  từ thế giới 

khác di dân đến! Chúng  ta  niệm Phật vãng sanh, cũng không 

phải là di dân từ thế giới Ta Bà của đức Phật Thích Ca Mâu Ni, 

đến Cực Lạc thế giới của đức Phật A Di Ðà đó sao? Phạm vi 

của sáu nẻo luân hồi rất lớn, “sáu nẻo” là chỉ tam thiên đại thiên 

thế giới trong nhà Phật. Tinh cầu trong tam thiên đại thiên thế 

giới quá nhiều, người ta giao thiệp qua lại lẫn nhau, không gian 

sinh hoạt rất lớn, không phải chỉ nhỏ bé như vầy. 



Vả lại đọa địa ngục A Tỳ không phải là vĩnh viễn không 

có ngày ra khỏi, chỉ là thời gian quá sức dài mà thôi, họ phải 

trải qua trăm ngàn muôn kiếp, đến khi tội báo hết mới có thể ra 

khỏi, nên rồi họ cũng có ngày sẽ thoát khỏi (địa ngục) nơi đó. 



 —()— 

  

CHƯƠNG 14 

 

LÂM CHUNG TỰ TẠI VÃNG SANH VÀ 

PHƯƠNG CÁCH LOẠI TRỪ CHƯỚNG NGẠI 

  

 Hỏi:  Thưa, khi lâm chung, sợ không gặp được thiện duyên thì làm thế nào để giữ được chánh niệm? 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  560 



 Đáp:  Khi lâm chung có gặp được thiện duyên, được thiện tri thức đến trợ niệm giúp hay không, vẫn luôn là một ẩn số. Đại 

đa số khi lâm chung nếu không gặp được thiện duyên này thì 

thường hay đánh mất cơ duyên vãng sanh. Thật là đáng tiếc! 



* Lúc 

còn 

khỏe mạnh, chúng ta phải biết học chuyển biến: 

chuyển mê thành ngộ, chuyển phiền não thành Bồ Đề, chuyển 

sanh tử thành Niết Bàn. Phải tự mình nuôi dưỡng huân tập, 

 buông xả dần hết thảy mọi chuyện thế gian. 



* Lúc 

vừa lâm trọng bịnh, liền tưởng đến sự vô thường của 

cuộc đời, một lòng niệm Phật chờ chết. Thiện Đạo đại sư16 nói: 

“Người niệm Phật khi sắp mãn phần, muốn  được sanh về 

 Tịnh độ, thì điểm cần yếu là đừng sợ chết.” 

 

* 

Để lâm chung giữ được chánh niệm, bạn nên thường phải 

 tu phước, đoạn sạch các điều ác; không nên hưởng phước, chờ 

đến lúc lâm chung mới hưởng. Phước báu ấy là tâm không điên 

đảo, chánh niệm hiện tiền, đó là phước báo to lớn của người lúc 

lâm chung! Mỗi đêm lên giường trước khi ngủ, nên nghĩ tưởng 

A Di Đà Phật sẽ đến tiếp dẫn mình. Chớ nên tham sống sợ chết! 



Muốn được vậy, ngay trong đời sống hàng ngày bạn phải 

biết huân tập niệm Phật như là luyện pháp, luyện binh; khi lâm 



16  Thiện Đạo Đại Sư:  Tổ thứ hai của Liên Tông và cũng là hóa thân của Phật A Di Đà.  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  561 



chung là lúc bạn đi đánh giặc. Với cuộc chiến đấu này, thành 

hay bại chỉ do ở một niệm sau cùng lúc lâm chung! 



 —()— 

  

 Quyết tâm cầu sanh Tịnh độ 

  

 Hỏi: Nếu như thật rất muốn vãng sanh, nhưng khi vãng sanh lại không có thiện duyên, tức không có người trợ niệm bên cạnh 

thì phải làm sao? 



 Đáp:  Có thể dùng máy niệm Phật ngày đêm không gián đoạn, để tự cảnh tỉnh lấy mình nếu không có người trợ niệm. 

Thực ra mà nói, nếu như  bạn thật muốn vãng sanh thì 

không cần phải hội đủ quá nhiều điều kiện.  Chính mình chỉ cần 

 đầy  đủ “Tín, Nguyện, Hạnh”, thâm tín thiết nguyện, lão thật 

 niệm Phật,  bốn mươi tám nguyện A Di Đà Phật sẽ gia trì chúng ta,  đó là tha lực giúp chúng ta sanh đến thế giới Tây Phương 

Cực Lạc với phẩm vị cao, thành tựu thù thắng.    

  

Chân tín, nguyện thiết chính là tâm Vô Thượng Bồ Đề! 

Muốn vãng sanh phải có tín tâm thanh tịnh, nguyện tâm kiên 

định, vì không có tín nên cũng không có nguyện hạnh, làm sao 

có thể vãng sanh? Nói tín mà không có nguyện, hạnh, vậy tín 

đó là giả. Cũng vậy, nói có nguyện, nhưng không có tín, hạnh 

thì cái nguyện này cũng là giả. Mỗi ngày niệm Phật A Di Đà 

nhưng nếu không có tín, nguyện thì việc niệm A Di Đà Phật 

này cũng là giả. Trong tín nhất định phải có nguyện-hạnh, trong 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  562 



nguyện nhất định có tín-hạnh, trong hạnh nhất định phải có tín-

nguyện. Như cái đảnh ba chân, thiếu một cái thì sẽ ngã đổ. 



Bên cạnh đó, tuy đã có chân tín, thiết nguyện nhưng nếu 

bạn còn vướng víu – dù mảy may – chuyện thế gian, nếu bạn 

vẫn chưa thể buông xả hết được thì chính nó sẽ là sợi dây quấn 

trói lôi bạn về lại 6 đường, bạn sẽ không thể vãng sanh. Việc 

con người không nỡ phân ly nơi thế gian này chẳng ngoài hai 

thứ: một là tình thân, hai là tài sản, nên hai thứ này bạn cần phải 

buông xả sạch.  Buông xả ra, tức là tiến thêm một bước đến gần 

 Đức Phật A Di Đà!   



 —()— 

  

 Nhìn thấu, buông xả 



“Nhìn thấu, buông xả”, phải nghĩ đến lúc lâm chung có ai 

mang theo được thứ gì không, đều phải bỏ lại sau lưng hết thảy 

mà thôi; tài sản, tình thân, công danh oanh oanh liệt liệt cùng 

tột một thời… thảy tất đều như màn sương sớm, như hư huyễn 

bóng bọt, chẳng có gì vĩnh viễn.  “Mọi thứ đều không thể đem 

 theo, chỉ có nghiệp là đi theo mình, ”  vậy thì hiện tại tại sao không buông xả hết có phải là tốt đẹp hơn không? Nhà Phật nói 

tu hành là để giải thoát, tức phải gỡ bỏ những sự trói buộc để 

tâm thanh tịnh, khi lâm chung tâm có thanh tịnh mới không có 

chướng ngại. Tâm thanh tịnh trống rỗng rồi thì các nghiệp đều 

dứt sạch, đã hết nghiệp rồi thì đâu còn bị nghiệp dẫn đi trong 

sanh tử luân hồi nữa, tất bạn sẽ được vãng sanh! Vậy khi nào 

bạn mới chịu buông bỏ? Ngay tại bây giờ, đừng có hẹn đợi đến 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  563 



lúc lâm chung! Hiện tại bạn còn không buông bỏ nổi, đợi lúc 

đứng bên bờ mép cửa ải tử sinh – thời khắc của chia ly – bạn 

buông bỏ nổi sao! 



... Thế gian này bao gồm cõi trời và nhân gian đều loạn! 

Nhân gian không dễ ở, cõi trời không dễ đi, tốt nhất chỉ còn thế 

giới Cực Lạc. 



Thế giới Cực Lạc vẫn có thể đến được, vạn người tu vạn 

người  đến  được. Không chỉ Thích Ca Mâu Ni Phật mà mười 

phương ba đời chư Phật thảy đều khuyên bảo chúng ta cầu sanh 

Tịnh độ, nếu không tin tưởng, còn hoài nghi, thì đó gọi là ngu si 

tột đỉnh – Nhất Xiển Đề – là người không có thiện căn như kinh 

đã nói. Do đó nếu chúng ta tiếp nhận lời khuyên bảo của tất cả 

chư Phật, thì ngay trong đời này nhất định phải cầu sanh Tịnh 

độ.  Đã quyết tâm cầu sanh Tịnh  độ thì còn có thứ gì mà 

 không thể xả bỏ? 

  

 —()— 

  

 Dốc lòng trì danh Niệm Phật 

  

 Hỏi:  Thưa, có được vãng sanh hay không hoàn toàn là do phải có Tín-Nguyện, còn được phẩm vị cao hay thấp là do sự trì 

danh niệm Phật cạn hay sâu? 

  

 Đáp:   Đúng vậy! 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  564 





Có  được vãng sanh hay không là do Tín-Nguyện quyết 

định, Tín-Nguyện có ý nghĩa rất sâu. Nếu mình thật sự tin 

tưởng, phát nguyện vãng sanh, tự nhiên sẽ lãnh đạm đối với thế 

gian này, nhìn cuộc đời này chỉ như một cuộc lữ du, chốn này 

như một lữ điếm. Tốt cũng được, không tốt cũng xong, ở đôi ba 

ngày rồi sẽ  đi thôi. Đối với hết thảy vạn sự  vạn vật trong thế 

gian này cũng chẳng nên mảy may lưu luyến. 



 Chỉ dốc lòng trì danh niệm Phật, quyết định vãng sanh 

 bất thoái thành Phật!  Trong thế gian này thọ mạng dài - ngắn không cần bỉ thử đến, hết thảy đều tùy duyên.  Buông xuống vạn 

 duyên, nhất tâm niệm Phật, tự  độ,  độ người. Chuyên tu và 

chuyên hoằng chỉ là một việc, chẳng phải hai; chuyên tu là 

chuyên hoằng, chuyên hoằng chính là chuyên tu. Bạn phải nhớ 

kỹ, phải hiểu rõ cương lãnh này. 



Có rất nhiều người trong cõi đời này niệm Phật cầu sanh 

Tịnh  Độ, suốt  đời niệm Phật nhưng rốt cuộc cũng chẳng thể 

vãng sanh, là vì nguyên nhân nào? Bạn nói họ chẳng tin ư? – 

Không, họ rất tin tưởng, tin rất kiền thành. Bạn nói họ chẳng có 

nguyện ư? – Không, suốt ngày miệng niệm cầu sanh Cực Lạc 

thế giới. Vậy vì sao lại chẳng đến được? Vì xen tạp! Xen tạp 

duyên cõi đời, chẳng thể buông xuống được! Trong tâm kẻ ấy 

có nhiều vướng mắc, đến lúc lâm chung vướng mắc chẳng dứt 

nên bị chúng lôi lại. Vẫn chẳng thể buông xuống muôn duyên, 

đấy chẳng phải là nghiệp chướng sâu nặng thì là gì vậy? Duyên 

do là như vậy. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  565 



Chúng ta phải hiểu nguyên nhân vì sao chẳng được vãng 

sanh, đó là vì do tâm có vướng mắc. Vì sao tâm họ có vướng 

mắc? Do tin chẳng hết lòng, nguyện chẳng chân thành, hành 

chẳng hết sức, nên luống uổng một  đời; chỉ giúp tăng trưởng 

được  chủng tử tịnh nghiệp trong A Lại Da Thức mà thôi! Nếu 

bạn hỏi,  đến khi nào thì họ  lại gặp  được duyên phận  để tiếp 

nhận tu tập? Thật rất khó nói! Chắc chắn là vẫn có lần sau, 

nhưng thời gian để có cái lần sau ấy dài hay ngắn? Không thể 

biết được! Có kẻ lui sụt, bèn lui sụt mấy đời; thậm chí có kẻ lui 

sụt bèn lui sụt cả mấy kiếp, thật đáng sợ lắm! Nếu bạn hỏi vì do 

nguyên nhân gì ư? Ngài Thiện Đạo đại sư đã nói rất rõ:  “Gặp 

 duyên bất đồng! ” 



Nên  phải biết:  Được làm thân người,  được nghe Phật 

pháp, gặp được pháp môn Tịnh Độ, đúng là trăm ngàn vạn kiếp 

khó gặp gỡ,  nghĩa là một lần khó gặp gỡ kể từ vô lượng kiếp 

 đến nay. 

  

 —()— 

  

 Y giáo phụng hành 

  

 Hỏi:  Thưa, làm thế nào để có thể tự tại vãng sanh? 



 Đáp:   Nửa thế kỷ trở lại đây, tuy chúng ta không thể đích thân nhìn thấy người ta vãng sanh, nhưng tôi tin những chuyện nghe 

đến thật cũng không ít. Tại sao người ta lại có thể tự tại vãng 

sanh? Ðây là việc mà mọi người  đều muốn biết,  đặc biệt là 

những người đang sống trong một thời đại có quá nhiều tai họa, 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  566 



thì việc tự  tại vãng sanh đối với chúng ta thật vô cùng quan 

trọng, là một việc quan trọng nhất trong đời người. Thật ra chỉ 

cần y theo kinh luận, tu học đúng như lý như pháp, thì có thể 

làm được. 



 Ðặc biệt là kinh Đại thừa Vô Lượng Thọ,    cổ  đức nói kinh  Đại thừa Vô Lượng Thọ là Ðại kinh, là cương yếu   của Tịnh Tông.  Các bậc  đại  đức trong Tịnh tông thường gọi kinh này là kinh Tịnh Ðộ bậc nhất. Vì kinh Đại thừa Vô Lượng Thọ 

giới thiệu toàn cảnh Tây phương Cực Lạc thế giới đầy đủ nhất, 

giải thích phương pháp tu học tường tận nhất, nói về quả báo 

sau khi vãng sanh viên mãn nhất. Nếu chúng ta chân chánh 

muốn tự tại vãng sanh, hãy tu học theo kinh này từ ba tháng đến 

sáu tháng sẽ có thể thành công. 



Thiện Ðạo đại sư nói: “Những gì đức Phật dạy thì chúng 

ta phải làm được hoàn toàn, những gì đức Phật dạy chúng ta 

không được làm thì tuyệt đối đừng làm”. Ngài Thiện Đạo chính 

là hóa thân của Đức A Di Đà Phật, những điều ngài nói chính là 

đích thân Đức A Di Đà Phật tuyên dương: “Muôn người tu 

muôn người vãng sanh”. Pháp môn Tịnh Độ rất thù thắng, được 

hết thảy chư Phật tán thán, tuyên dương. Ngày nay chúng ta 

được thân người, gặp được Phật pháp, lại nghe được pháp môn 

Tịnh Độ; chỉ cần chúng ta tin tưởng điều mà như tôi đã nói, nếu 

có thể chuyên tâm, có thể thủ nhất thì ngay trong đời này bạn 

nhất định sẽ thành tựu. 



Thân người khó được, Phật pháp khó nghe! Nếu thiệt hết 

lòng hành trì theo những lời dạy trong kinh Đại thừa Vô Lượng 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  567 



Thọ, huân tập hằng ngày, một ngày cũng không vi phạm, những 

công đức này tích lũy trong ba tháng thì bạn sẽ là thượng thiện 

nhân, sẽ nắm chắc sự vãng sanh tự tại. Nếu có thể làm hết sáu 

tháng thì càng chắc chắn hơn, cứ tiếp tục như  vậy, bạn muốn 

chừng nào vãng sanh thì lúc đó vãng sanh, đứng vãng sanh, 

ngồi vãng sanh, tự tại tùy theo ý muốn. 



Có một số người vãng sanh không được tự  tại, lúc lâm 

chung còn bị  bịnh khổ, nguyên nhân là vì những gì đức Phật 

dạy, họ  đều không thể làm hết hoàn toàn; những gì đức Phật 

dạy không được làm thì họ lại vi phạm không ít, đây là nghiệp 

chướng. Nhưng nhờ  đời trước hay đời này cũng còn chút ít 

thiện căn, lúc lâm chung gặp được bạn tốt nhắc nhở, trợ niệm, 

thì cũng có thể vãng sanh. 



“Ðến cũng từ  hư không đến,  đi cũng từ  hư không đi, ” 

không những trước lúc chúng ta đến cõi này đã không không, đi 

rồi cũng lại không không, hiện tại cũng chẳng phải là không 

không  đó sao? Ðức Phật nói rõ chân tướng sự thật là như 

“mộng, huyễn, bọt, bong”. Người ta sống trên đời này chỉ mấy 

chục năm ngắn ngủi, lúc đến mang hai bàn tay trắng rồi lúc ra 

đi cũng mang theo hai bàn tay không! Cổ đức nói: “Muôn thứ 

không đem theo được, duy chỉ có nghiệp là theo thân” (Vạn ban 

tương bất khứ, duy hữu nghiệp tùy thân). Tất cả  mọi vật trên 

thế gian này không một vật gì có thể đem theo được, cái có thể 

đem theo được chỉ là những nghiệp do mình đã tạo ra, việc này 

thật  đáng sợ! Tôi đọc  đến việc này mà rởn da gà, có nhiều 

người  đọc  đến nhưng chẳng hề có cảm giác, như  vậy  đúng là 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  568 



nội tâm họ đã chai đá hạ liệt rồi! Vì nếu thiệt có còn tri giác, 

đọc đến thiệt sợ hãi thì làm sao còn dám tạo nghiệp? 



Chư Phật, Bồ Tát từ bi có lòng yêu thương chân thành, 

chúng ta không muốn thân cận học hỏi mà còn xa lìa họ, đi kết 

thâm giao với những bạn xấu trong thế gian, đó là sai lầm quá 

đỗi! Bạn xấu tức là những người tạo ngũ nghịch thập ác, không 

chịu nghe theo lời dạy của thánh hiền, không y giáo phụng 

hành. Ðây là một sự mất mát uổng phí rất lớn đối với đời sống 

tu học của chúng ta, chúng ta cần phải nhận thức cho thật rõ 

ràng. Nhất  định phải hết lòng nỗ  lực tu học, nắm chắc sanh 

mạng ngắn ngủi nhưng quý báu trong đời này để hoàn thành 

nhân duyên hiếm hoi có được từ vô lượng kiếp đến nay. 



“Niệm Phật thành Phật” , người như vậy mới đáng gọi là người có chí khí, đáng là đại anh hùng, đại trượng phu. Hy 

vọng chúng ta ngay trong đời này cùng nhau ứng dụng tu đúng 

pháp Phật dạy, khuyến khích lẫn nhau, gắng sức làm cho xong 

công việc to lớn này, để không cô phụ đức Phật cũng như cô 

phụ chính bản thân mình! 



 —()— 

  

 Khi tai kiếp đến, người tu niệm Phật, 

 ở ngay trong tai kiếp mà vãng sanh. 

  

Khi tai kiếp đến người đáng ở sẽ được ở, người đáng đi 

thì phải đi. Sống chết đều có số, phú quý mạng đã định, tránh 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  569 



không được, thoát không khỏi. Người số không bị nạn, dù đại 

tai kiếp đến vẫn được sống sót bình an. 



Hãy diệt trừ vọng niệm. Tất cả đều tùy duyên là tốt. Điều 

duy nhất  ở hiện tại có thể  tự  cứu và độ tha chính là nghe đại 

kinh giải, y giáo phụng hành, lão thật niệm Phật, buông xả vạn 

duyên, cầu sanh Tịnh Độ. Công đức niệm Phật bất khả tư nghì. 

 Chỉ có niệm Phật, sửa lỗi mới giảm bớt tai kiếp. Những 

 phương pháp khác không còn kịp nữa!   

  

Nếu bạn mỗi ngày có thể nghe kinh được tám giờ, sáng 

sớm niệm Phật được hai giờ, buổi tối niệm Phật được hai giờ, 

một ngày 12 giờ, suốt cả năm không hề gián đoạn, theo tôi nghĩ 

hai ba năm thì bạn được Niệm Phật Tam Muội. 

Niệm Phật Tam Muội là gì? Công phu thành khối,  điều 

kiện vãng sanh liền  đầy  đủ. Nếu như cách tu không phải như 

vậy thì không thể nắm phần vãng sanh. Trên thế giới này động 

loạn thì mặc cho nó loạn, Phật cũng còn không có cách gì cứu, 

chúng ta có năng lực gì để giúp chứ? Cho nên ở trong những 

năm tai họa này, cứu chính mình là quan trọng. 



Lão cư  sĩ Lý Bỉnh Nam ngày đầu vãng sanh, lúc đó tôi 

đang giảng kinh ở Cảnh Mỹ, hơn 5 giờ sáng thì thầy vãng sanh. 

Đồng tu Đài Trung gọi điện cho tôi nói lão sư vãng sanh, buổi 

chiều hôm trước một ngày thầy vãng sanh, thầy nói với mấy 

đồng tu ở bên cạnh mấy câu, di giáo sau cùng là “thế giới này 

 động loạn, Phật Bồ Tát thần tiên hạ phàm cũng không cứu 

 được, chúng ta chỉ có một đường sanh lộ, chính là niệm Phật 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  570 



 cầu sanh Tịnh Độ!”  Di ngôn sau cùng của lão sư, chúng ta phải ghi nhớ, chúng ta phải tin tưởng, y giáo phụng hành. 



Thế giới này dù có loạn như thế nào, chúng ta cũng không 

loạn. Tai kiếp  đến thì không thể tránh được, tai kiếp  đến thì 

chúng ta – người tu niệm Phật – ở ngay trong tai kiếp mà vãng 

sanh, cũng là việc tốt không phải việc xấu. Người chết ngay 

trong tai kiếp, có người  đi  đến thế giới Cực Lạc, có người  đi 

đến cõi trời, có người đổi cái thân này lại trở lại, họ lại đầu thai, lại trở lại, có một số người đi đến ba đường ác… Cũng đồng là 

chết ngay trong tai kiếp, nhưng chỗ  đi hoàn toàn không có 

giống như nhau! Cho nên chúng ta không cần lo lắng, không có 

khiếp sợ, tâm luôn là an định thì không bị  cảnh giới xoay 

chuyển,  đã biết nơi chốn (Cực Lạc) sẽ  đi  đến thì tốt rồi. Nếu 

như tai kiếp đến, kinh hoàng lo lắng, khiếp sợ; vậy khẳng định 

sẽ đến ba đường ác, vì chính mình không làm chủ được mình, 

nên sẽ bị cảnh giới xoay chuyển. 



Cho nên hiện tại chúng ta ở thế gian này, sống một ngày 

tính một ngày, không nên nghĩ còn có năm tới, tôi ngay đến 

ngày mai cũng không nghĩ  tới, như  vậy chúng ta mới tự  tại! 

Nghĩ đến ngày mai để làm gì? Chúng ta bình lặng mà tư duy, 

ngày mai thì chưa  đến, hôm nay có được thời gian của một 

ngày thì cố gắng niệm Phật một ngày, tụng kinh một ngày, bạn 

nghĩ xem: thật nhiều tự tại! Đó chính là người đại phước đức, 

đó chính là người đại tự tại. 



Vạn duyên phải buông bỏ, người khác tranh danh đoạt 

lợi, còn chúng ta danh vọng lợi dưỡng thảy đều buông bỏ. Vì 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  571 



sao vậy? Vì đó đều là chuyện của sáu cõi ba đường, đó là việc 


của họ, chúng ta buông bỏ  rồi không nghĩ  tới việc  đó nữa, 

chúng ta đến thế giới Tây Phương Cực Lạc để làm Bồ Tát, để 

làm Phật. Phải có nhận biết như vậy thì tốt, vạn nhất không nên 

để lỡ cơ duyên tốt đẹp như vậy. 



Nghĩ tai kiếp đến cũng là cơ duyên tốt, vì sao vậy? Nó 

thúc ép chúng ta không dụng công không được, nếu không 

dụng công thì chỉ đi vào ba đường; từ góc độ này mà nhìn ra sẽ 

thấy đó là việc tốt, chẳng phải việc xấu! Không có tai nạn thì 

người ta giãi đãi, không cần lo, vì nghĩ còn có năm tới, còn có 

năm tới nữa…, vĩnh viễn giãi đãi lười biếng, công phu không 

thể  đắc lực! Hiện tại tai nạn thúc ép bạn, không làm không 

được, cũng phải liều mạng mà làm, vậy mới sớm có thành tựu. 

Trên kinh, Phật có câu nói: “Nhật nhật thị hảo nhật, thời thời 

 thị hảo thời.” Hai câu này rất đúng, một chút cũng không sai! 

  

 —()— 

  

 Tự tại Vãng Sanh 



 Hỏi:  Trong nhà chỉ có một mình con là người tu hành, xin hỏi chúng con phải tu nhân như thế nào để  đến khi lâm chung 

không phải chịu cảnh sắp đặt trợ niệm vãng sanh? 



 Đáp:  Câu hỏi này rất hay, người tu hành phải nên có chí hướng như  vậy. Ngay trong đời này, chính bạn  đây, nếu bạn có thể 

“chuyên tâm”, có thể “thủ nhất”, thì nhất  định bạn cũng sẽ 

thành tựu. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  572 





Trong quá khứ chúng tôi thấy cũng có rất nhiều người tu 

tập thành tựu, khi sắp ra đi không bị bệnh, đứng mà ra đi, ngồi 

mà ra đi, đó là chân thật tự tại, không cần phải nhờ người khác 

giúp đỡ. Những người này vãng sanh đều không cần người trợ 

niệm, không cầu người giúp đỡ; chỉ có những người, chính 

mình công phu làm chưa đủ lực mới mong cầu người khác giúp 

đỡ. Thời cận đại cũng có nhiều trường hợp vãng sanh như thế, 

nên việc này là thật chứ không phải giả, nhìn cách thức mà họ 

tu hành rất là đáng để chúng ta suy nghĩ và giác tỉnh. 

Trong ký ức của chúng tôi có mấy vị sau đã  để  lại những  ấn 

tượng sâu sắc nhất: 





*   Người thứ nhất,  Đệ tử của pháp sư Đế Nhàn niệm 

 Phật.   



Trước khi xuất gia ông làm nghề vá nồi, bạn cũng biết rồi đó, 

ông ấy chỉ niệm Phật có 3 năm – Đứng mà ra đi! Ra đi rồi ông 

còn đứng thêm 3 ngày nữa để mà đợi sư phụ mình đến lo hậu 

sự cho. Quả thật là ông thật có công phu tu tập! 



Ông cả đời chỉ sinh sống bằng nghề lao động, không biết 

chữ, chưa từng  đọc sách; vì đời sống quá khổ… nên ông tìm 

đến người bạn đã chơi với ông từ thưở nhỏ – Pháp sư Đế Nhàn 

–  là bạn của ông ấy lúc nhỏ đã cùng chơi chung với nhau, đều 

sinh trưởng tại miền quê. Nay Ngài xuất gia đã là một vị lão 

Hòa Thượng, nên cũng không dễ gì tìm gặp Ngài xin theo Ngài 

mà xuất gia, nhưng ông biết được nhân gian này quá khổ rồi, 

ông đi tìm Ngài. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  573 





Lão Hòa thượng thấy ông ấy không có biết chữ  lại rất 

đần độn, chỉ hai thời công phu sớm tối học cũng không thuộc 

nữa! Cho nên ông ấy không thể ở lại chốn chùa chiền đạo tràng, 

vì ở lại sẽ gây phiền phức cho đại chúng. Ngài cạo tóc cho ông 

ấy, bảo ông không cần phải thọ giới, cũng không cần phải học 

kinh, và cũng chẳng cần phải học cách sám pháp. Về miền quê 

Ninh Ba tìm một ngôi chùa nhỏ không có ai ở, Ngài bảo ông ấy 

hãy  đến  đó  ở, hãy trụ  ở  nơi  đó. Rồi Ngài dạy cho ông chỉ có 

một câu “Nam Mô A Di Đà Phật”, chỉ dạy ông có mỗi một câu 

này! Ngài dạy ông hãy niệm cho chân thành, niệm mệt rồi thì đi 

nghỉ, nghỉ khỏe rồi thì ông dậy niệm tiếp, tương lai nhất định sẽ 

có lợi ích! –  Ông thật cũng không biết là sẽ có lợi ích gì, nhưng vì ông chân thật nghe lời, nên ông vẫn có thể thành tựu. 



Sau khi ở lại ngôi chùa nhỏ này, (vì lão pháp sư Đế Nhàn 

có thanh danh và cũng có đạo hạnh nên có nhiều tín đồ) ông tìm 

một tín đồ ở gần đó đến chăm sóc hộ trì cho ông ấy, đem giúp 

gạo muối dầu ăn chăm lo đời sống cho ông ấy. Ông lão vá nồi 

suốt ngày từ sáng đến tối chỉ chuyên sâu niệm “Nam Mô A Di 

Đà Phật”, niệm mệt rồi thì nghỉ, nghỉ khỏe rồi lại niệm tiếp. 

Niệm đến 3 năm thì ông đã thành công, ông ấy biết trước ngày 

giờ ra đi! 



Trong ngôi chùa nhỏ đó có một vị hộ pháp, đó là một bà 

cụ già nấu cơm cho ông ăn, ngày nấu hai bữa trưa và chiều, còn 

buổi sáng thì ông tự nấu lấy. Một bữa nọ ông rời ngôi chùa nhỏ 

vào thành, đi thăm họ hàng bạn bè của mình. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  574 



Sau khi về chùa, ông nói với bà lão hộ pháp rằng:  

-   Ngày mai bà không cần nấu cơm cho tôi ăn nữa. 



Bà lão này trong lòng nghĩ rằng, “Thông thường sư phụ 

không có ra khỏi cửa, hôm qua vừa mới ra khỏi cửa chắc có lẽ 

ông được bạn mời ăn cơm rồi, nên ngày mai không cần mình 

nấu cơm nữa!” 



Sang ngày thứ hai lúc sắp đến giờ Ngọ, bà lão không yên 

tâm nên muốn lên chùa xem thử, kết quả là bà thấy sư phụ đang 

đứng tại nơi đó. Bà gọi cũng không thấy trả lời, bà đến trước 

mặt nhìn kỹ thì thấy ông chết rồi. Ông đứng mà chết! Bà vội đi 

tìm vị cư sĩ khác để bàn bạc, nhờ bẩm báo lại cho pháp sư Đế 

Nhàn  ở chùa Quán Tông hay, thời  đó không có phương tiện 

giao thông như bây giờ, chỉ đi bộ mà thôi, đi bộ qua và đi bộ về 

mất hết 3 ngày. Ông chết rồi mà ông vẫn  đứng  đợi suốt ba 

ngày, chờ pháp sư Đế Nhàn về lo hậu sự cho ông! 



Tại sao ông tu hành lại thành công như  vậy?  Vì ông 

 không có vọng tưởng, không có tạp niệm, nhất tâm xưng 

 niệm A Di Đà Phật,  ba năm thì thành công, nghiệp chướng tiêu trừ. Đây quả thực là có bản lãnh! Quả thực là có công phu! 



Nguyên nhân chẳng có chi khác, chỉ là  buông bỏ  vạn 

 duyên, nếu còn có chút vấn vương trong lòng, còn có chút cưu mang thì coi như thất bại vì tâm sẽ không được thanh tịnh, tự 

tại. Cái lý thì đơn giản như vậy, nhưng xem thử chúng ta có làm 

được hay không? 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  575 





*   Người thứ hai,  pháp sư Tu Vô ở chùa Cực Lạc Cáp 

Nhĩ Tân, bạn xem trong  “Cảnh trần hồi ức lục ”  của pháp sư 

Đàm Hư đều có ghi lại. 



Trước khi xuất gia ông là một người thợ  nề, cũng là 

thành phần xuất thân từ lao động khổ  cực, cũng mù chữ. Sau 

khi xuất gia ông làm công việc ở thường trụ hậu đãi chúng (tức 

phát tâm hành khổ hạnh), bình thường ông cũng chỉ niệm một 

câu A Di Đà Phật. 



Pháp sư Đàm Hư có xây mấy ngôi chùa ở miền Bắc, chùa 

Cực Lạc ở Cáp Nhĩ Tân cũng là do Ngài xây dựng lên, và sau 

khi ngôi chùa được xây dựng hoàn thành, Ngài mở ra một pháp 

hội truyền giới. Đây là lần truyền giới lớn nhất trong Phật giáo, 

cũng có thỉnh lão Hòa thượng Đế Nhàn làm Hòa Thượng chủ 

đàn. 



Khi truyền giới tất cần nhiều người trợ giúp, nên có nhiều 

người ở khắp nơi đến giúp. Pháp sư Tu Vô từ Quản Vi cũng tìm 

đến gặp pháp sư  Đàm Hư, khi ấy còn có Hòa thượng Giáng 

Diệm, và sư trụ trì là pháp sư Định Tây. 



Pháp sư Định Tây hỏi : 

-  Ông có thể giúp được việc gì? 



Pháp sư Tu Vô trả lời:  

-  Tôi muốn phát tâm chăm sóc người bịnh trong thời gian thọ 

giới 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  576 



Công việc này cũng rất là cần thiết, vì trong thời gian thọ 

giới nếu bị những bệnh lặt vặt như trúng gió, cảm mạo… cũng 

cần có người chăm sóc, thế là ông đến để hầu hạ. 



Nhưng mới được hai tuần thì ông tìm gặp pháp sư Đàm Hư, 

lúc ấy pháp sư Định Tây cũng đang có mặt ở nơi đó, ông xin 

phép pháp sư Đàm Hư cho ông được nghỉ. Ông nói:  



-  Thưa, tôi sắp phải đi! 

Pháp sư Đàm là người rất có đạo hạnh từ bi, Ngài nói:  

-  Nếu ông có việc phải đi, thì ông cũng không quở trách. 



Nhưng Pháp sư Định Tây đang ở bên cạnh nghe vậy, không 

nén nổi cơn giận, bèn trách móc ông ấy:  

-  Ông phát tâm đến  đây  để chăm sóc người bệnh, mới  đến 

được có hai tuần, mà việc truyền giới (đại khái) mất khoảng 

hai tháng, thì ít nhất cũng phải chờ đến kỳ thọ giới ông hẵn 

đi. Tại sao ông lại không có lòng kiên nhẫn như vậy chứ? 



Pháp sư Tu Vô trả lời:  

- Thưa, không phải tôi đi xứ nào cả, mà tôi sắp vãng sanh đến 

thế giới Cực Lạc rồi! 



Hai vị Hòa thượng này nghe vậy, nghĩ việc này quan trọng 

không phải việc bình thường đâu, bèn hỏi ông ấy:  

-  Bao giờ thì ông đi? 



Pháp sư Tu Vô trả lời:  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  577 



-  Thưa, khoảng nửa tháng, tôi định  đến từ biệt trước, chắc 

cũng không quá nửa tháng đâu! 



Ông lại còn thỉnh cầu pháp sư Định Tây chuẩn bị giúp cho 

ông hai trăm cân củi chẻ – tức là củi lửa để chuẩn bị cho việc 

hỏa táng sau khi vãng sanh, vị pháp sư thường trụ này nhận lời 

hết. 



Sang ngày thứ hai ông đã đến tìm gặp lão Hòa thượng, lão 

Hòa thượng Hỏi: - Có chuyện gì vậy? 

Pháp sư Tu Vô trả lời: - Thưa lão Pháp sư, ngày mai tôi phải ra 

đi rồi! 



Lão Hòa thượng vội tìm cho ông một gian phòng phía sau 

chùa, tạm thời kê một cái giường, ông ngồi kiết già trên đó và 

nói với pháp sư Định Tây: 

-  Xin Pháp sư có thể giúp tôi, thỉnh vài vị Pháp sư trợ giúp 

niệm tiễn tôi đi được không? 



Đương nhiên là có rất nhiều người hoan hỷ, có rất nhiều 

người trợ niệm giúp ông, trong khi trợ niệm thì có người nói 

với ông ấy:  

-  Xưa kia những người vãng sanh thường làm mấy bài thi, hay 

mấy bài kệ để lưu lại đời sau làm kỷ niệm, ông cũng làm vài 

bài cho chúng tôi làm kỷ niệm đi Pháp sư Tu Vô. 



Pháp sư Tu Vô trả lời:  

-  Tôi  đâu có đi học, tôi đâu có biết chữ, tôi không biết làm 

thơ, cũng không biết làm kệ. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  578 



Nhưng sau cùng ông nói một câu rất thành thật, ý của ông 

nói chính là, “việc  tu hành nhất định phải nỗ lực chí thành, 

 nhất định không được vọng giả! ”   



Mấy câu khai thị này tuy là rất đơn giản, nhưng khi mọi 

người nghe rồi cảm thấy thật có hữu dụng. Thế là liền niệm 

Phật cho ông, niệm chưa đầy 15 phút thì ông ra đi, đây là câu 

chuyện vào năm Dân Quốc thứ 50. 



*   Cận  đại hơn là lúc xưa còn ở  Đài Loan, chúng tôi 

cũng nghe về mấy vị cư sĩ tại gia niệm Phật biết trước giờ khắc 

mà tự tại vãng sanh. Đại khái là khoảng 30 năm trước, có lần 

tôi ở Phật Quang Sơn, Phật Quang Sơn cử hành buổi tọa đàm 

chuyên về Phật học, tôi có tham gia. Buổi tối ánh trăng rất đẹp, 

tôi  đứng trên bờ  hồ Phóng Sanh ngắm trăng, cũng có một số 

bạn học, khoảng mười mấy vị bạn học cùng đi với tôi, chúng tôi 

ở đó để thảo luận về Phật pháp. Thảo luận chưa được lâu thì có 

một anh công nhân đi  đến gặp nhóm của chúng tôi, vì công 

trình của Phật Quang Sơn khá nhiều, nên anh ấy có nhiều năm 

thâm niên làm công nhân tại đây. Lúc bấy giờ, anh công nhân 

này kể cho chúng tôi nghe một câu chuyện vừa mới xảy ra (thời 

gian gần  đây) thôi ở miền quê của anh, anh ấy sống  ở làng 

Tương Quân. 



Ở miền quê đó có một bà lão, bà lão này có tấm lòng rất 

lương thiện, rất từ bi và thích giúp đỡ người khác. Thuở còn 

sanh tiền, bà không phân biệt được thế nào là Phật, thế nào là 

thần; cứ ở bất cứ nơi nào có chùa đền thì bà đều đến lễ, dâng 

hương lễ Phật bái thần. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  579 





Ba năm trước đó, con trai bà lấy vợ, cô con dâu này rất 

hiểu biết về Phật pháp nên khuyên mẹ chồng không nên đi lễ 

lung tung. Cô lập bàn thờ ở nhà và khuyên bà chân thành niệm 

“A Di Đà Phật” và cầu sanh Tịnh độ. Bà lão này rất là có thiện 

căn, nghe cô con dâu nói vậy nên không đi lễ lung tung nữa, 

nhất tâm niệm Phật suốt ba năm trời. 



Con trai và con dâu của bà cũng rất là hiếu thảo, hôm đó 

đến giờ cơm tối, bà nói với con trai và con dâu:  

-  Hai con ăn cơm trước đi, đừng có đợi mẹ, để mẹ đi tắm. 



Tất cả mọi người trong nhà vẫn đợi bà ra ăn cơm. Họ đợi 

rất lâu, họ lấy làm lạ tại sao bà lại tắm lâu như vậy; họ đi xem 

thử, quả thật bà đã tắm xong, trong phòng tắm cũng không có 

bà, trong phòng ngủ  cũng không có bà. Sau cùng họ thấy bà 

đang ở phòng niệm Phật, mặc chiếc áo tràng ngay ngắn chỉnh 

tề, tay cầm xâu chuỗi đứng trước tượng Phật, đứng yên nơi đó 

không nhúc nhích, gọi bà thì bà cũng không trả  lời,  đến khi 

nhìn kỹ  lại thì bà đã vãng sanh rồi, bà đi rồi,  đứng mà vãng 

sanh đó! 



Một bà lão niệm Phật tại gia, niệm ba năm thì đứng mà 

vãng sanh! Anh ấy đã kể câu chuyện này cho chúng tôi nghe, 

anh nói đây là câu chuyện có thật chứ không phải giả. Buổi tối 

hôm đó, chúng tôi gác lại chuyện Phật pháp để nghe anh ấy kể 

chuyện, câu chuyện khiến cho chúng tôi có ấn tượng rất sâu 

sắc. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  580 



Những chuyện như vậy là chúng tôi tận mắt thấy, tận tai 

nghe đã có mười mấy vị, còn chuyện mà nghe kể thì càng nhiều 

hơn. Và những chuyện này đều xảy ra thời gian gần đây, chúng 

tôi đã chứng kiến trong vòng ba mươi năm qua, gần đây thôi, 

nên những chuyện này là thật, không có chút gì là giả dối. 



*   Tôi nhớ  lại lần  đầu sang Hồng Kông giảng kinh là 

năm 1977, lúc đó dường như là mẹ  của tiến sĩ Hà Đông tại 

Hồng Kông vãng sanh chưa được bao lâu, đại khái là không quá 

5 năm. Thầy Lý kể cho chúng tôi biết việc mẹ  của tiến sĩ Hà 

Đông, trước khi đi vãng sanh bà đã mở  đại hội vãng sanh để 

chiêu đãi ký giả, và bà biết trước giờ đi! 



Cả nhà họ đều là tín đồ Cơ Đốc Giáo kiền thành, nhưng 

tiến sĩ Hà Đông lại rất là có hiếu với mẹ, nên trong nhà cũng lập 

bàn thờ Phật cho mẹ; cả nhà họ là đa nguyên văn hóa, người 

nào có tín ngưỡng của người ấy, không ai can thiệp vào ai, sống 

rất là hoà thuận vui vẻ, phải nói gia đình này rất là hiếm có. 



Khi lão phu nhân sắp lâm chung, bà dặn dò con trai và 

con dâu rằng:  



-  Suốt cuộc đời của mẹ, tuy cả nhà của chúng ta tôn trọng tự 

do tôn giáo, không có ai trở ngại gì với nhau, rất là hoan hỷ! 

Nhưng hôm nay mẹ sẽ Vãng Sanh, mẹ chỉ có một yêu cầu 

cuối cùng, xin các con giúp mẹ, “hãy niệm mấy câu Phật 

hiệu để đưa tiễn mẹ đi!” 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  581 



Con trai và con dâu của bà tất nhiên đồng ý, rồi họ thấy 

bà ngồi kiết già ra đi, ngay ngày đó bà đã Vãng Sanh. Sau này 

cả nhà đều quy y theo Phật, sau này Đông Liên Giác viện chính 

là nhà của tiến sỹ Hà Đông hiến tặng để cúng dường Tam Bảo. 

Đây là câu chuyện cuộc đời của lão Thái Thái, bạn thấy đó, bà 

không hề xung đột tôn giáo với ai cả, đợi đến khi lâm chung bà 

biểu diễn như vậy để cho mọi người khâm phục, bà đã hóa độ 

cho rất nhiều người! Đây là sự thật chứ không phải giả. Không 

cần người trợ niệm, mà tại sao bà ấy làm được như vậy? Chỉ do 

bà biết buông bỏ mà thôi, vì người niệm “A Di Đà Phật” tất cả 

mọi việc đều phải tùy duyên. Nhất định phải nhớ kỹ điều này! 



 Vạn duyên buông bỏ, nhất tâm hướng Phật! 



Vậy tu hành như thế nào để có thể biết trước ngày giờ 

vãng sanh, đứng ra đi, ngồi mà ra đi? – Không có gì khác,  “vạn 

 duyên buông bỏ, nhất tâm hướng Phật”,  thì công phu tu hành 

không uổng phí một  đời. Nếu còn vướng víu (dù chỉ là mảy 

may) không buông bỏ  được,  điều  đó sẽ làm chướng ngại bạn 

niệm Phật, thậm chí là ma chướng làm chướng ngại bạn vãng 

sanh! 



Do đó cần tu tâm thanh tịnh. Tu hành nhất định phải học 

thanh tịnh, tu đến chỗ tự tại mới gọi là giải thoát sanh tử. Phải 

chân thật biết chân tướng của vũ trụ nhân sanh, biết con người 

chắc chắn không phải chỉ có một đời này, mà còn có cả quá khứ 

và vị lai; Phải hiểu mọi sự vật bên ngoài đều là do tướng duyên 

hợp sinh diệt, nên là huyễn hoặc giả dối, còn tâm chân thật mới 

là cái cứu cánh của người tu – nên phải hiểu không tu từ ngoài 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  582 



tâm mà được! Không nên đem những việc thế gian, những việc 

vụn vặt xen tạp rồi chất chứa trong lòng, đối cảnh phải vô tâm, 

nếu tâm còn dính thì còn cột, cho dù đem tâm đó cột với pháp 

tu thì vẫn còn sanh tử. Cho nên ở thế gian này, cho dù việc gì 

mắt thấy tai nghe cũng đều không nên để ở trong lòng, thấy như 

không thấy, nghe như không nghe, mỗi giờ  mỗi phút cần gìn 

giữ tâm thanh tịnh. Người khác tu thành công, chúng ta cũng có 

thể thành công, tâm giữ  sự thanh tịnh, tất cả phải buông bỏ, 

buông bỏ ngay bây giờ, không có dính mắc, như vậy mới có thể 

vãng sanh Cực Lạc. 



 Lâm chung khoảnh khắc tối thắng hơn sức tu cả đời. 



 Hỏi:      Thưa, trong khoảng thời gian rất ngắn trước khi vãng sanh, nhiều người huân tập thế nào lại cầm chắc  được tự  tại 

vãng sanh mà không cần có sự trợ duyên? 



 Đáp:   Trong Đại Trí Độ Luận, quyển thứ 28, có một đoạn khai thị như vầy: – Vì sao,  khi người sắp chết, cái tâm trong giờ phút rất ngắn đó niệm Phật, sao cho hơn đặng trọn một đời gắng sức 

tu hành? 



Ðáp: Tuy trong thời gian chốc lát, nhưng tâm lực nó mạnh 

mẽ, tâm rốt ráo sau cùng đó gọi là “đại tâm”. Phải biết tâm ấy tức là nhất tâm bất loạn! Nên mới nói: “Lâm chung khoảnh 

 khắc tối thắng hơn sức tu cả đời”. 

 

Nghĩa là ngay trong đời này, tu hành không thực sự có 

nhiều dụng công, đến khi lâm chung tuy thời gian là rất ngắn; 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  583 



nhưng nếu Tâm không quanh co, quyết liệt trực chỉ cầu về Tịnh 

Độ – tâm này tức tâm không hư ảo giả dối nên tánh giác liền 

hiển lộ, nhân thành Phật liền hiển hiện – nên sự thành công hữu 

dụng còn hơn tu cả một đời. 



Khi lâm chung, cái duyên “nhớ Phật niệm Phật” quan 

trọng hơn bất cứ thứ gì, nhưng cái duyên này rất hiếm hoi, 

không dễ dàng gặp  được. Chúng ta, người biết tu niệm Phật, 

nếu thấy được cái tột cùng chân tướng của sự thật này thì phải 

biết quay trở về tìm cái cứu cánh chân thật. Khi lâm chung, tâm 

chân thật hiện bày thì Phật sẽ đến đón, muốn vậy niệm Phật thì 

phải niệm cho tới nhất tâm là vậy. 



Bạn thấy anh thợ vá nồi mà Hòa thượng Đế Nhàn kể đó, 

đâu có cần trợ niệm  đâu, tự mình ra đi,  đứng mà ra đi! Và 

những người học Phật như chúng ta đều biết pháp sư Tu Vô, 

khi ra đi có được mấy người trợ niệm đâu, Ngài đã thành công 

và biết trước thời khắc, lúc ấy ngài tìm mấy người đến trợ niệm 

chỉ để thị hiện cho họ thấy công phu của Ngài đã thành tựu rồi, 

những gì mà tôi nói với quý vị đều là sự thật. Bà lão đứng vãng 

sanh ở làng Tương Quân đó, chân thành niệm Phật ba năm cũng 

không có người trợ niệm. Một người bạn già, là bà Cam ở Cựu 

Kim Sơn, cũng là một bà lão, buổi tối ngồi vãng sanh mà không 

ai biết, cũng không có người trợ niệm. Trước mắt đây, có cư sĩ 

Hoàng Trung Sương ở Thẩm Quyến, cũng không có người trợ 

niệm... có rất nhiều thí dụ như vậy xảy ra ngay trước mắt chúng 

ta, chứ không phải xa xôi gì, không phải chỉ  bấy nhiêu thôi. 

Chuyện vãng sanh của ông Trần Quang Biệt, trưởng Cư sĩ Lâm 

của Singapore, lúc đó tôi còn ở Singapore. Tôi đã tận mắt 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  584 



chứng kiến, người trợ niệm  đó là bạn học lớp bồi dưỡng của 

chúng tôi, mọi người phát tâm luân phiên trợ niệm, cứ một ban 

có bốn người thay phiên. Ông ấy  đã biết trước giờ khắc, ba 

tháng trước đó ông ấy đã viết trước trên giấy ngày tháng, hình 

như là ngày 7 tháng 8 tôi vãng sanh; viết ra mười mấy cái ngày 

7 tháng 8, người nhà không biết đó là ý gì và cũng không dám 

hỏi ông, đến ngày 7 tháng 8 ông vãng sanh họ mới hiểu ra. Ðây 

là “dự tri thời chí” (biết trước ngày giờ vãng sanh), ông đã viết 

trước đó ba tháng! 



Lão cư sĩ Trần Quang Biệt tuy học Phật nhưng do công 

việc rất là bận rộn, nên cũng không có thời gian nghe kinh, chỉ 

có dịp lễ  Tết hay pháp hội gì thỉnh thoảng ông mới  đến chùa 

thắp một nén nhang. Đến lúc ông ấy phát bệnh, ông không thể 

lên lớp học  được mà ở nhà dưỡng bệnh, lúc rảnh rỗi thì ông 

nghe Kinh; mỗi ngày ông nghe 8 tiếng  đồng hồ, nghe suốt 4 

năm, những phần giảng bằng video của tôi ông ấy cũng  đều 

mang về nghe hết. Trong khoảng thời gian 4 năm đó đã đủ bù 

đắp cho cuộc đời của ông, ông thành công rồi, ông thật sự đã 

tường tận rồi:  “tất cả vạn duyên buông xuống, một câu niệm 

 Phật, niệm cho xuyên suốt” , đây là điều mà chúng ta cần phải biết. 



Cho nên bạn phải hiểu là tuy thời gian lâm chung ngắn, 

nhưng nhờ  họ  cố  gắng dũng mãnh,  nhờ   dũng mãnh tinh tấn 

 mà họ liễu thoát luân hồi. 



 Hỏi:   Lão pháp sư có nói, ở Đài Loan có vị cư sĩ đã từng giữ 

chức Duy Na ở Niệm Phật  đường, nhưng khi lâm chung lại 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  585 



không thích nghe niệm Phật, đuổi những người trợ niệm đi hết, 

vậy chúng ta phải làm thế nào để đề phòng xảy ra chướng ngại 

này? 



 Đáp:  Đây là một vấn đề hết sức nghiêm chỉnh đó, tuy là họ cả 

đời niệm Phật nhưng mà họ  vẫn còn luyến tiếc thế gian này, 

không nỡ rời bỏ gia đình quyến thuộc, không thể buông bỏ tài 

sản của mình. Cho nên khi lâm chung họ có biểu hiện sự tham 

sống sợ chết, nhưng dù có tham sống sợ chết  đi nữa thì cũng 

vẫn phải chết! Nếu họ không khỏe mạnh sống lâu thì cũng phải 

chết thôi, chúng ta nhất định phải cẩn thận đề phòng điều này. 



Thường ngày chúng ta phải phát tâm quyết liệt cầu quả 

Phật, xem nhẹ việc sanh tử, lạnh nhạt với duyên đời, nhất định 

không được lưu luyến nó, với thế gian này xem tất cả mọi thứ 

đều là huyễn hóa. Con người đến khi già rồi thì phải nghĩ đến 

việc sắp ra đi, phải giải quyết hậu sự như thế nào, sau khi lo 

việc hậu sự xong rồi thì hãy buông xuống hết tất cả. Hãy khéo 

ứng dụng  để  tự  cứu mình, khi ra đi cũng rất tự  tại, ráng nhớ 

niệm Phật chẳng quên và nhất định nguyện đi theo Phật không 

nghi ngờ. 



Điều đáng sợ nhất là gì? Là chấp trước, không buông bỏ 

được. Ngay cả việc hoằng pháp lợi sanh cũng không nên chấp 

thật, không nên cho đó là việc quan trọng lắm, nên cố gắng tập 

tu hạnh hỷ xả, đừng cố chấp đắm vào bất cứ việc gì. Cho nên 

trong kinh Phật nói "Vô sở đắc", nghĩa là không có chỗ được, nhờ tập buông xả thì tâm mới được nhẹ bớt phiền não, sự niệm 

Phật của bạn cũng sẽ dễ được an định hơn. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  586 





Cho nên Đức Phật dạy chúng ta, phàm làm việc gì cũng 

phải “tùy duyên,” hai chữ này rất hay, tuyệt  đối không được 

phan duyên. Tùy duyên là gì? Là hằng thuận chúng sanh, nếu 

có cơ  hội thì chúng ta nghiêm chỉnh quyết tâm mà thực hiện, 

còn nếu không có duyên thì vẫn tùy hỷ, không được khởi niệm. 

Được như vậy thì bạn tự tại biết bao nhiêu! Hiện nay có một số 

người, nếu không có cơ hội lại tìm mọi cách tạo điều kiện, tạo 

cơ hội, thế là phan duyên rồi! Phật dạy chúng ta việc gì cũng 

tùy duyên, nghĩa là tùy thuận theo cái có sẵn, tuyệt đối không 

thêm tình chấp ý mình vào đó, thế mới thực sự gọi là tùy duyên. 



 Hỏi:   Cả cuộc đời này tu theo pháp môn niệm Phật rất là tốt, nhưng lâm chung lại bị nghiệp chướng, đó là không cần người 

khác trợ niệm. Xin hỏi lúc này chúng con phải làm sao? 



 Đáp:    Chỉ  đành theo ý của họ thôi chứ còn làm được gì nữa. 

Có, tôi có thấy qua chuyện này! Bình thường họ niệm Phật rất 

là giỏi, nhưng đến khi lâm chung lại ham sống sợ chết, không 

chịu cho người khác trợ niệm, nghe nhắc đến câu A Di Đà Phật 

thì họ  cảm thấy chán ghét, quả thật là có, nhưng họ  vẫn phải 

chết thôi! Hạng người này sau khi chết rồi, chúng ta biết là họ 

vẫn bị trôi vào 6 nẻo luân hồi như xưa thôi; nhìn những sự việc 

như  vậy, chúng ta phải giải tỉnh ngay trong đời sống thường 

ngày, nếu đợi đến lúc lâm chung, e là sẽ không kịp! 



Cho nên người niệm Phật không thể không thông đạt lý 

này,  đối với chân tướng của vũ trụ nhân sanh thì con người 

chắc chắn không phải chỉ có một đời này, mà còn có cả quá khứ 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  587 



và vị lai. Sống hay chết chỉ là một sự biến chuyển tự nhiên, 

ngày nay chúng ta gọi đó là hiện tượng trao đổi vật chất của tự 

nhiên. Người thông hiểu chân tướng này thì sống cũng không là 

quá vui mừng, chết cũng không có gì là quá sợ hãi. Nếu thông 

hiểu chân tướng thật sự, thì hãy coi cái thể xác này chỉ như bộ y 

phục của con người mà thôi, coi sự chết chỉ như sự cởi bỏ một 

cái áo cũ đi vậy! Bỏ thân hay thọ thân cũng giống như thay đổi 

y phục khác mà thôi, đó không phải là sự hoàn toàn chấm dứt! 

Nếu tự tại được như vậy, thì tâm sẽ khinh an, không còn một 

chút nào sợ hãi! 



 Hỏi:   Bên cạnh nhà con có một lão cư sĩ 70 tuổi, rất chân thật, thời gian bà đi quy y chưa lâu. Hiện giờ bộ não bà teo lại, ăn 

uống phải nhờ người khác giúp. Lúc chưa phát bệnh bà nói là 

khi lâm chung nhờ con trợ niệm, con vội vã nhận lời. Bây giờ 

bà bệnh nặng, con đã đem tượng Phật, máy niệm Phật đến, sắp 

đặt xong bà cũng rất vui, nhưng khoảng một thời gian sau bệnh 

tình cũng không mấy tiến triển và bà cũng không chịu niệm 

Phật. Con đến thăm bà nghe nhắc niệm Phật thì thấy bà không 

vui, không thích nghe, con sợ bà sanh tâm sân nên sau đó con 

không đến thăm bà nữa. Xin hỏi con phải làm thế nào để giúp 

bà ấy đây? 



 Đáp:  Bạn không đi thăm cũng được, ở bên ngoài thăm dò xem thử tình trạng hiện tại của bà như thế nào, những hiện tượng của 

bà ấy là biểu hiện của nghiệp chướng hiện tiền. Xưa kia lúc còn 

ở Đài Loan, tôi cũng đã có gặp qua trường hợp này, khi giảng 

kinh hình như là tôi cũng đã đề cập đến vấn đề này mấy lần. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  588 



Xưa kia cư  sĩ Lâm Đạo Kỳ, phó hội trưởng hội niệm 

Phật, chùa Lâm Tế - Viên Sơn, là một người rất kiền thành và 

ông cũng đều rành hết các pháp khí. Họ tu niệm Phật, mỗi một 

tuần tập trung lại niệm Phật, và ông làm Duy na dẫn chúng 

niệm Phật. Ông qua đời vì mang chứng bệnh ung thư, khi ông 

lâm chung tình trạng cũng giống như bà lão này vậy, nghe niệm 

Phật thì ông thấy phiền ghét, không chịu cho người ta niệm 

Phật trợ niệm cho mình.  Gặp trường hợp này quyến thuộc hãy 

 đến trước bàn thờ Phật, thành khẩn vì họ mà cầu xin sám 

 hối. 

  

Đây là nghiệp chướng hiện tiền, cho nên khi chúng tôi 

nghe thấy hay nhìn thấy hiện tượng này thì chúng tôi cũng nghĩ 

họ như là chư Phật, Bồ Tát thị hiện vậy. 

Nhưng qua những tấm gương này, nhắc nhở chúng ta 

ngay trong đời sống hàng ngày, nhất  định phải nghiêm chỉnh 

thành tâm hóa giải, tiêu trừ nghiệp chướng. Nếu không đến lúc 

lâm chung, nghiệp chướng hiện tiền thì lại không biết làm sao 

để giải quyết, lúc này cho dù thật sự có thần tiên đến, cũng sẽ 

chẳng giúp được gì! 



Vậy căn bản của việc tiêu trừ nghiệp chướng là gì? Trong 

các buổi giảng, chúng tôi cũng thường đưa ra vấn đề này ra để 

cùng khuyên răn nhau, những cái căn duyên của nghiệp chướng 

– tự tư, tự lợi, thị phi, nhân ngã, ngũ dục lục trần, tham sân si 

mạn – nếu không đoạn hết thảy, không nhổ sạch hết được, thì 

chúng ta dù có niệm Phật cũng không thể vãng sanh! 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  589 



Cho dù khi lâm chung, không có ma chướng hiện tiền thì 

cũng chỉ có thể  được sanh vào ba đường lành, nếu có muốn 

thoát ly tam giới để vãng sanh Tịnh độ thì rất là khó. Chúng ta 

nhất định phải hiểu cái lý này! 

  

 Hỏi:  Trong tình trạng nếu không có người trợ niệm, vậy thường ngày chúng ta phải làm như thế nào để nắm chắc được 

phần vãng sanh? 



 Đáp:    

 Ngài Hoàng Niệm Tổ giảng: “Phàm phu sau khi nghe 

 danh hiệu Phật liền phát tâm. Do tín nguyện có sâu - cạn nên 

 phát tâm có lớn hay nhỏ, trì tụng nhiều hay ít, tu tập có siêng, lười nhiều nỗi sai khác. Túc căn của chúng sanh có vô lượng 

 sai biệt; phước  đức, nhân duyên lại càng sai khác hơn nữa. 

 Người người khác nhau, kẻ kẻ bất đồng. Do đó, đã có vô lượng 

 chúng sanh trong mười phương vãng sanh thì phẩm loại của họ 

 cũng phải vô lượng… Mỗi bậc lại tách ra làm ba loại nhỏ nên 

 thành ra chín loại; Quán kinh gọi là “chín phẩm”. Mỗi phẩm 

 trong chín phẩm đó lại có chín phẩm, thành ra tám mươi mốt 

 phẩm. Cứ lần lượt khai triển như thế đến vô lượng phẩm”. 

  

Các chư Cổ đức xưa thường nói tới ba bậc, chín phẩm, và 

vô lượng phẩm Vãng Sanh, nhưng khi giảng bộ kinh này, tôi có 

nói khác một vài lời so với các chư Cổ đức. Tôi cho rằng:  

-   nếu như chúng ta làm được 100% những gì trong kinh 

Vô Lượng Thọ đã chỉ dạy, những lý hạnh mà trong kinh nói đó, 

thì chắc chắn vãng sanh hàng Thượng Thượng phẩm. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  590 



-   nếu như chúng ta không có năng lực làm được, chỉ có 

thể làm chín phần, còn một phần chưa làm được (nghĩa là bạn 

làm được 90%, vẫn còn 10% chưa làm được) thì bạn vãng sanh 

thế giới Tây Phương Cực Lạc hàng Thượng Trung phẩm. 

-  nếu như  bạn chỉ làm được 80%, còn 20% chưa làm 

được, thì sẽ giảm xuống vãng sanh Thượng phẩm Hạ sanh. 



Cứ như vậy giảm xuống từng cấp từng cấp, giảm đến sau 

cùng là Hạ phẩm Hạ sanh. Vậy chí ít bạn cũng phải làm được 

20% (tuy 80% kia chưa làm được), nhưng có được 20% thì 

cũng vào được Hạ Hạ phẩm vãng sanh. 



Còn nếu như 20% mà bạn cũng không thể làm được nữa, 

thì việc vãng sanh rất là khó thành! 



Nếu không chắc chắn có được người trợ niệm khi lâm 

chung thì phải làm sao ư? – Khi lâm chung, có gặp được thiện 

duyên hay không hoàn toàn nhờ dựa vào nghiệp số của bạn, nếu 

nghiệp số bạn tốt thì sẽ gặp thiện trí thức, giúp trợ niệm cảnh 

tỉnh bạn, bạn sẽ có cơ hội được vãng sanh; còn như gặp duyên 

không tốt thì khó có thể nắm chắc phần vãng sanh. 

  

 —()— 

  

 Chân thật niệm Phật 

  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  591 



 “Diệu nhân, diệu quả, bất ly nhất tâm17”  nhất tâm xưng 

niệm là Diệu Nhân, nhất tâm bất loạn là Diệu Quả. Muốn đạt 

được nhất tâm, quý vị nhất định phải buông xuống vạn duyên. 



Trong Niệm Phật  Đường, vị chủ thất thường treo Khẩu 

Đầu Thiền nơi miền, “Người chân thật niệm Phật, buông bỏ 

 cả thân tâm thế giới là đại bố thí, ” câu nói này chúng ta không nên khinh dễ coi thường, lời nói này rất trọng yếu, nếu bạn thật 

muốn niệm Phật cầu sanh Tịnh độ thì phải ghi nhớ cho chắc. 



Không buông thân tâm thế giới xuống, chẳng thể đạt nhất 

tâm! Quý vị không có cái nhân nhất tâm xưng niệm,  đương 

nhiên chẳng đạt được cái quả nhất tâm bất loạn! Do vậy, nhân 

và quả đều diệu. Nhất tâm rất trọng yếu; người biết tu ắt hiểu rõ 

đạo lý này, liễu giải sự thật chân tướng, trong tâm quả thật 

không vướng mắc mảy may, một chút vương vấn cũng không 

có. Trong cuộc sống thường ngày phải tùy duyên, tùy duyên mà 

sống,  đối xử hòa thuận với hết thảy chúng sanh, đối  đãi bình 

đẳng, mảy may “quái ngại” cũng không có. Đều buông xuống 

hết, nhân quả đều tương ứng. 



Nên hôm nay điều chúng tôi muốn khuyến tấn bạn, chính 

mình lúc bình nhật cũng phải nên cố gắng tinh tấn tu trì, tự bản 

thân phải có sự huân tập niệm Phật chắc chắn,  để trong hoàn 



17  Diệu nhân, diệu quả, bất ly nhất tâm: Diệu tâm, diệu quả, chẳng lìa nhất tâm.  





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  592 



cảnh không có người trợ niệm, bạn vẫn chắc chắn tự tại vãng 

sanh. Hành nhân nếu thật sự sửa đổi hành vi, nỗ lực tiến tu, phát 

tâm chân thật  “thường niệm bất tuyệt,”  niệm Phật chuyên ròng, luôn giữ câu Phật hiệu này liên tục trong mọi niệm. Thì lúc lâm 

chung, Phật đến tiếp dẫn từ bi gia hựu, khiến tâm chẳng loạn, 

thì quyết được vãng sanh. 



 Hỏi:  Trong kinh Địa Tạng nói: Ngay thiện nam tử, thiện nữ 

nhân, khi lâm chung vẫn bị vô số quỷ thần  đến gây chướng 

ngại; hà huống gì là chúng sanh thân tổng báo (tức thân có đủ 

các quả báo lành dữ, thiện ác), khởi tâm động niệm thẩy đều là 

tội, thảy  đều là nghiệp. Bạn không nên xem thường tội nhỏ, 

nghiệp nhỏ, vì nó vẫn làm thâm trọng nghiệp tội của bạn; Lại 

nói: “Nếu có người mỗi ngày đều niệm danh hiệu  Đức  Địa 

Tạng 1.000 tiếng, niệm đúng 1.000 ngày thì sẽ được Quỷ thần 

ủng hộ, khi lâm chung sẽ không bị chướng ngại”. Người tu 

pháp môn niệm Phật, để khi được lâm chung không bị Quỷ thần 

gây chướng ngại, mỗi ngày cũng phải niệm danh hiệu Đức Địa 

Tạng, ngày nào cũng phải niệm 1.000 tiếng và niệm đủ 1.000 

ngày. Xin hỏi niệm như vậy có được không? Có phải là tạp tu 

không? 



 Đáp:  Có thể không là tạp tu, mà gọi là trợ tu. Vì bạn tu có kỳ 

hạn 1.000 ngày, mỗi ngày niệm 1.000 tiếng, niệm  đủ 1.000 

ngày, 1.000 ngày là ba năm. Khi bạn mới học, dùng pháp này 

để trợ tu, dùng niệm Phật làm chánh tu. Chánh tu là tu cho đến 

chết, là suốt cả cuộc đời chúng ta công phu không được thiếu 

ngày nào! Trợ tu trong ba năm (có giới hạn thời gian), phương 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  593 



pháp này không thể coi là tạp tu, cũng tương đối là chuyên tu. 

Được! 



Vậy không niệm có được không? – Không niệm cũng 

được! 



Vì sao? – Vì bạn đã chuyên niệm Phật A Di Đà, các quỷ 

thần  đều tôn kính Đức Phật A Di Đà. Nếu bạn chuyên niệm 

Phật A Di Đà, khi lâm chung quỷ thần cũng không dám đến 

nhiễu loạn. 



Ở ngay Cư sĩ Lâm của chúng ta đây, lão Lâm trưởng cư 

sĩ Trần Quang Biệt vãng sanh, các oán thân trái chủ của ông ấy 

đã đến nơi này xin Quy y, có nói rất rõ ràng, mà lại có rất đông 

người xin nữa. Tất cả  đều là oán thân trái chủ  của lão cư  sĩ 

Trần, họ nhìn thấy lão cư sĩ niệm Phật vãng sanh, trong lòng họ 

rất là vui, rất là ngưỡng mộ, không có gây một chút chướng 

ngại nào. 



Những oán thân trái chủ này đã theo cư sĩ đến Cư sĩ Lâm, 

vì họ không có ác ý nên thần hộ pháp của Cư sĩ Lâm không có 

ngăn cản họ, để cho họ vào. Họ đến đây với hai mục đích: xin 

được quy y và nghe kinh. Cư  sĩ Trần Quang Biệt không có 

niệm danh hiệu Đức Địa Tạng, chỉ chuyên niệm A Di Đà Phật. 

Đây cũng là tấm gương rất tốt, đáng cho chúng ta noi theo. 



 —()— 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  594 



  

CHƯƠNG 15 

THÀNH LẬP ĐOÀN TRỢ NIỆM NHƯ LÝ NHƯ PHÁP 



---oOo--- 



 Hỏi: Tại sao thông thường thì đạo tràng của ngôi chùa nào cũng thường đều có đoàn trợ niệm? 



 Đáp:    “Thấy người lâm chung khuyên niệm Phật. An bày 

 tượng Phật  để chiêm ngưỡng”, bài kệ trong phẩm Hiền Thủ 

này, nói riêng cho việc trợ niệm khi lâm chung. Tôi đã nói với 

quý vị  ở phần trước, trong phần chú giải của  đại sư Thanh 

Lương có nói: “Trợ niệm khi lâm chung thì công đức không gì 

bằng, ai cũng có thể phát tâm này.” Cho nên xưa kia thông 

thường trong một đạo tràng của Phật giáo hay các tự viện đều 

có  đoàn trợ niệm hoặc  đoàn niệm Phật, hay trong cư  sĩ  đạo 

tràng cũng có. 



Năm xưa khi tôi còn ở Đài Trung, nơi Liên xã Phật giáo 

Đài Trung do thầy Lý thành lập, trong Liên xã đó cũng có đoàn 

chuyên môn lo trợ niệm, còn gọi là “Hộ niệm người lâm 

 chung”. Các cư sĩ nhiệt tâm đều ghi tên tham gia, tham gia vào đoàn này nếu nửa đêm họ có gọi đến bạn, thì bạn cũng phải đi, 

lúc nào cần đến thì bạn phải đi. 



 Hỏi:   Xin hỏi làm thế nào để thành lập đoàn trợ niệm thực sự 

đúng như pháp? 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  595 



 Đáp:  Đoàn trợ niệm mà người xưa đặt ra là có quy củ, chúng ta có thể xem trong Linh Nham Sơn Chí hoặc là quyển khóa tụng 

của Linh Nham Sơn do lão pháp sư Ấn Quang chế định. Còn ở 

Liên xã Đài Trung, ở Đài Loan do lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam sáng 

lập, hoàn toàn là y chiếu theo quy củ của lão pháp sư Ấn Quang 

mà làm, làm rất đúng kinh đúng pháp. Về cách thức trợ niệm, 

bạn có thể tham khảo trong Ấn Quang Đại Sư Văn Sớ Sao. 



Linh Nham Sơn chí, bản khóa tụng của Linh Nham Sơn, 

loại bản khóa tụng xưa; nếu như  bạn muốn xem thử coi các 

Ngài đã làm như thế nào thì có thể đến liên xã Phật giáo Đài 

Trung. Liên xã Phật giáo Đài Trung hiện giờ  vẫn còn Niệm 

Phật đường, chúng ta có thể đến đó xem thử thao tác trên thực 

tế của họ. 



 Hỏi:  Làm thế nào mới có thể thành lập một đoàn trợ niệm như 

lý như pháp, thực sự khiến cho người chết  được lợi ích chân 

thật? 



 Đáp:  Nếu bạn tu hành thành tâm, thành ý niệm Phật, đồng thời hiểu rõ quy luật và nguyên tắc  đầy  đủ  của việc trợ niệm, thì 

người chết sẽ được lợi ích! Trong đoàn trợ niệm của bạn cần có 

các vị như vậy, các vị chỉ cần xem qua  ‘Cảnh Trần Hồi Ức Lục’ 

của pháp sư Đàm Hư, Ngài có nhắc đến cư sĩ Lưu là một trong 

những người bạn đồng nghiệp của Pháp sư. Vào thời gian đó, 

Đàm lão chưa xuất gia, ông xuất gia rất muộn lúc hơn 40 tuổi, 

trước khi xuất gia, ông đã học Phật và rất kiền thành. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  596 



Trước lúc xuất gia ở Thiên Tân, pháp sư Đàm cùng mấy 

vị đồng đạo hợp nhóm cùng nghiên cứu kinh Lăng Nghiêm suốt 

tám năm. Trong số các bạn ông, có một vị  họ  Lưu mở tiệm 

thuốc Bắc cũng rất tâm đắc và lĩnh ngộ  đối với kinh Lăng 

Nghiêm. Ông ấy chuyên đọc kinh Lăng Nghiêm – ông chuyên 

sâu một môn, đọc hết 8 năm. 



Có một hôm vào giờ Ngọ, việc buôn bán rất ế-ẩm, không 

có ai đến cửa hiệu, ông ấy gật-gù trên quầy bán hàng làm một 

giấc ngủ trưa. Trong lúc ngủ  gật ông nằm mộng thấy có hai 

người đến, thoạt nhìn thì ông biết hai người này là oán thân trái 

chủ của mình, họ chỉ vì đánh cắp tài sản mà bị kiện tụng. Vụ 

kiện tụng này cư sĩ Lưu là người thắng tố tụng, hai vị đó bị thất 

bại liền treo cổ tự sát; sau đó ông ấy cảm thấy rất hối hận, chỉ vì 

một chút tiền tài mà hại chết hai mạng người, nên khi vừa nhìn 

thấy hai người này đến ông cảm thấy rất lo sợ: Hai người này là 

ma chứ không phải là người, ông sợ họ đến để gây phiền phức 

cho ông, nhưng trái ngược điều ông nghĩ, thái độ của họ có vẻ 

rất là hiền lương. Họ đi đến trước mặt ông rồi quỳ xuống. 



- Ông liền hỏi họ, “các ông đến đây có việc gì vậy?” 



- Họ trả lời, “để xin được cầu siêu độ!” 

Nghe như vậy ông mới yên tâm, vậy là họ đến đây không 

phải gây phiền hà, mà đến để xin ông cầu siêu độ! 

- Ông hỏi, “vậy tôi phải làm thế nào để siêu độ cho các 

ông đây?” 



- “Chỉ cần ông nhận lời là được rồi,” họ nói  



- Ông trả  lời, “được, tôi sẽ nhận lời, tôi sẽ siêu độ cho 

ông.” 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  597 





Ông nhìn thấy 2 người này bước lên đầu gối ông, leo lên vai, 

rồi thăng thiên luôn. 



Bạn thấy không, chỉ cần một người có sức tu kiên cố như 

vậy là được rồi. Sau khi hai người này đi rồi, cũng không lâu 

sau ông lại nằm mộng thấy bà vợ quá cố của ông đi với một đứa 

trẻ – là con trai của ông, đã qua đời khi còn nhỏ. 



- Ông hỏi, “bà đến đây để làm gì?” 

- Bà trả  lời, “tôi cũng  đến  để xin ông siêu độ cho, cách thức 

cũng giống như trước.” 

- Ông hỏi, “vậy phải siêu độ cho bà bằng cách nào đây?” 

- Bà trả lời, “miễn ông nhận lời là được rồi!” 

- “Được! Tôi nhận lời.” 

Ông cũng thấy họ bước lên vai ông, rồi thăng thiên... 



Tu như vậy mới có sự hữu dụng thực sự, cho nên trong đoàn trợ 

niệm cần có người tu hành niệm Phật chân chánh, người có 

công phu như vậy mới có cảm ứng thật sự, nếu được họ tham 

gia tất sẽ có hiệu quả tuyệt  đối. Còn như những người chỉ có 

miệng mà không có tâm, “miệng niệm Di Đà tâm tán loạn”, thì đối với người chết cũng có ích lợi, nhưng lợi ích chẳng có 

được nhiều, chỉ có thể làm giảm bớt đau khổ cho người chết mà  

thôi! 



 —()— 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  598 



CHƯƠNG 16 

NHỮNG ĐIỀU QUAN TRỌNG CẦN THỰC HÀNH 

TRONG ĐỜI SỐNG HÀNG NGÀY 



---oOo--- 

  

 Hóa giải với Oan Gia Trái Chủ 

  

 Hỏi:   Thưa, người sắp lâm chung, tại sao nghiệp lực thường lại hiện ra, tại sao oán thân trái chủ thường tìm đến và lại còn chọn 

khoảng sát na này để đối đầu? 



 Đáp:   Nghiệp lực là sức mạnh của các thói quen xuất phát từ 

thân, khẩu và ý. Theo Phật pháp, mỗi người đời đời kiếp kiếp 

đều có các chủng tử oán hận trong A Lại Da thức. Tất cả đều do 

từ cái tình chấp, cái cảm tình chấp trước, của chúng ta mà sinh 

ra oán hận. Nếu chúng ta không hóa giải những oán thù này thì 

thật phiền phức,  đời  đời kiếp kiếp oan gia đối  đầu, không hề 

ngừng dứt, đôi bên đều thống khổ. Khi sắp vãng sinh, oan gia 

trái chủ tìm đến bên thân chúng ta để báo thù, không để chúng 

ta vãng sinh, đó chính là ma chướng. Cho nên sống  ở  đời, 

chúng ta nên “hằng thuận chúng sinh, tùy hỷ công đức,” chúng 

sinh muốn thứ gì, tất cả đều tùy thuận, thì khi lâm chung chúng 

ta mới đi dễ dàng được! 



Về tình lý cả hai pháp thế và xuất thế gian đều giống 

nhau. Nếu bạn có rất nhiều oán thân trái chủ, hiện giờ bạn đang 

sống ở đây họ lại không đến gây chuyện với bạn. Vì sao vậy? – 

Vì họ còn chờ  đợi cơ  hội! Giống như hiện giờ  bạn chưa có 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  599 



khấm khá, có tìm bạn cũng không có ích lợi gì; đợi khi nào bạn 

giàu có thì họ sẽ tìm đến bạn mà đòi nợ. 



Hoặc nếu bạn sắp xuất ngoại di dân thì tất họ sẽ tới ngay. 

Vì sao vậy? – Vì bạn đi mất rồi, họ muốn tìm bạn cũng không 

dễ dàng. Bạn muốn vãng sanh về thế giới Cực Lạc, thế không 

phải là bạn muốn di dân đó sao? Như vậy là phiền phức lớn rồi, 

sau này họ muốn tìm bạn cũng không được nữa, cho nên trước 

khi bạn lên đường là họ kéo nhau đến hết để đòi nợ, để ngăn 

cản, cái lý giống như vậy đó! 



Bạn hiểu  được lý này, thì hàng ngày nên kết ít oán thù 

với tất cả mọi người, mọi loại động vật, ngay những loại động 

vật nhỏ như một con muỗi, một con kiến... bạn cũng đừng cho 

rằng không đáng coi ra gì, nên nhớ nó cũng là một sinh mạng. 

Bạn giết hại nó, khi bạn muốn vãng sanh nó cũng sẽ  đến tìm 

bạn, bạn vẫn phải trả mạng cho nó! Thiếu tiền thì trả tiền, thiếu 

mạng thì trả mạng, vậy cả cái núi nợ bạn còn thiếu đây chưa có 

trả hết, mà bạn muốn đi rồi thì làm sao mà họ tha cho bạn được, 

nhất định họ sẽ không tha cho bạn đâu! 



Có nhiều người khi vãng sanh ra đi một cách bình an, 

oán thân trái chủ  dường như  cũng không tìm đến gây phiền 

phức cho họ một cách quá mức. Lão Lâm trưởng Cư sĩ Lâm của 

chúng ta đây là một ví dụ, khi lão cư sĩ Trần Quang Biệt vãng 

sanh, không phải là không có oán thân trái chủ, mà là có rất 

nhiều, những người này không phải người còn sống, đều là quỷ. 

Nhưng tại sao những oán thân trái chủ này không hề gây 

chướng ngại cho ông ấy? – Số oan gia trái chủ này vốn ở nhà 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  600 



ông Trần, nhưng ngày nào ông ấy cũng tụng kinh, cũng lạy 

Phật, cũng đem công đức đó hồi hướng cho oán thân trái chủ, 

xoa dịu họ, nên họ không dám quấy phá ông. 



Hơn nữa nghe kinh niệm Phật thì có thần Hộ Pháp, cho 

nên họ chẳng dám làm hại ông. Nhìn thấy ông Trần vãng sanh 

họ đều cảm động, họ cảm thấy được an ủi, “ông sang thế giới 

Tây Phương Cực Lạc làm Phật, khi thành Phật rồi nhớ trở về độ 

cho chúng tôi,” nên không có gây phiền phức quá đáng. Sau khi 

ông Trần vãng sanh, họ đồng đi đến Cư sĩ Lâm, rất hoan hỷ để 

xin quy y và nghe kinh; họ thích nghe kinh Ðịa Tạng và kinh 

Thập Thiện Nghiệp Ðạo. Họ thích nghe hai bộ kinh này nhất, 

sau khi nghe xong thì họ ra về. Ðây là chuyện kỳ lạ đã xảy ra. 

Nên nếu như bạn không có cái thiện ý như ông Trần, thì những 

oán thân trái chủ của bạn sẽ chẳng tha bạn đâu! 



 Hỏi:  Thưa, có phải khi niệm Phật có công phu thì nghiệp chướng thường sẽ hiện ra để khảo nghiệm? 



 Đáp:   Không nhất định là như vậy. Nhưng phần nhiều khi công phu bạn  đắc lực thì nghiệp chướng có thể hiện ra để khảo 

nghiệm bạn! Ai đến để khảo nghiệm? Là những oan gia chủ nợ 

đời quá khứ, họ lo sợ bạn sẽ đi mất nên đến phá rối mong cản 

trở  được bạn, vì thường khi nghiệp chướng hiện tiền  đều làm 

chướng ngại cho sự tu hành của bạn. 



Nên  thường khi gặp những trắc trở, chúng ta phải biết 

thương lượng với oan gia chủ nợ, hy vọng họ đừng gây chướng 

ngại! Và một khi nhìn thấy chúng ta tu hành thật sự, sẽ có kết 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  601 



quả vãng sanh để trở lại độ họ thì thông thường họ đều đồng ý 

tiếp nhận; vì họ cũng muốn bạn vãng sanh về thế giới Cực Lạc, 

sẽ có đủ năng lực, để sau này còn phổ độ chúng sanh và cũng 

phổ độ cho họ. 



Sống ở đời một khi gặp nghiệp chướng, cái nghiệp chướng 

này Phật, Bồ Tát, cũng không có cách nào tiêu giải giúp cho 

bạn được, vì nghiệp chướng phải do chính bạn tiêu giải. Cách 

tiêu giải nghiệp chướng như thế nào vậy? Bên cạnh việc tu 

hành niệm Phật tinh tấn, thì hoàn cảnh sống dầu ở trong cảnh 

thuận duyên hay nghịch duyên chính mình phải tự  cảnh tỉnh, 

không  để  bị  cảnh lay chuyển, thì mới tiêu giải  được nghiệp 

chướng. Ở trong cảnh mà bạn tiếp tục khởi tâm động niệm, thì 

nghiệp chướng của bạn mỗi ngày sẽ tăng trưởng thêm lên. Đây 

cũng là công phu tu hành, dứt khoát không khởi tâm, không 

động niệm thì nghiệp chướng mới có thể tiêu trừ được! Nếu khi 

gặp nghịch duyên, phải tự nghĩ biết người này là người giúp 

mình tiêu nghiệp chướng mà sanh tâm cảm ân, đó cũng là cách 

bạn tích lũy công đức, và cái tâm cảm ân không phải chỉ nói 

suông, mà tương lai phải lo mà báo đáp. 



 Niệm Phật để giải trừ nghiệp chướng với Oan Gia Trái Chủ. 

  

Chúng ta đời đời kiếp kiếp học Phật tu hành không được 

thành tựu, không có biện pháp thoát ra khỏi luân hồi là vì có 

oan gia trái chủ đến gây phiền phức, làm ma chướng! 

-  Người không học Phật, không biết cách hóa giải oán 

thù. Vì vậy, oan oan tương báo khổ không kham nổi. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  602 



-  Người học Phật, đối với tất cả chúng sanh bất luận họ 

đến đòi nợ hoặc trả nợ đều  khuyên họ niệm Phật, như vậy mới 

có thể chuyển tất cả thiện, ác, oán, thành pháp duyên; nhân tình 

thế gian cũng có thể chuyển thành pháp quyến thuộc thì việc tu 

hành mới được thành tựu. 



Mọi người ai ai cũng đều có nghiệp chướng, nếu không có 

nghiệp chướng sẽ không phải sanh đến thế gian này! 



Nhưng làm thế nào để tiêu trừ nghiệp chướng?  – Chư Cổ 

đức khai thị rằng phương pháp tốt nhất là niệm “A Di Đà Phật”. 

Vì   một câu danh hiệu Phật có thể tiêu trừ  được 80 ức kiếp 

 sanh tử trọng tội! Nên công đức niệm Phật thù thắng cùng tột, không gì sánh bằng. 



Phật dạy chúng ta rằng: “Năng lực quan trọng nhất để giải 

trừ nghiệp chướng là trong lúc niệm Phật không được hoài 

nghi, không xen tạp, không gián đoạn.” Với ba yếu tố này năng 

lực của  không xen tạp mạnh nhất, nếu quý vị giữ được liên tục không gián đoạn trong ba năm, cho dù nghiệp chướng sâu dày 

bao nhiêu của vô lượng kiếp đều có thể giải trừ hết. 



Ngài Từ Vân Quán Đảnh Pháp Sư trong lời chú giải của 

bộ Kinh Vô Lượng Thọ dạy: “Chúng sanh nào từ vô lượng kiếp 

tạo tội, tạo nghiệp cực ác, cực sâu dày. Bao nhiêu Kinh luận, tất 

cả các sám pháp đều không thể sám trừ  được. Cuối cùng vẫn 

còn một phương pháp có thể cứu vãn được, đó là phương pháp 

niệm Phật.”  Cho nên phải biết niệm danh hiệu Phật công đức 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  603 



thật là to lớn, thù thắng vô cùng; cũng là cách giải trừ nghiệp 

chướng bất khả tư nghì! 

  

 Chọn pháp giới nào để Vãng Sanh? 



 Hỏi:  Phật pháp nói đến 10 pháp giới, 10 pháp giới chính là 10 

con  đường. Vậy khi mạng chung thì bạn sẽ chọn  đi vào con 

đường nào? 



 Đáp:    Nghiệp lực là động lực chính, dẫn dắt con người  đi tái sanh vào các cảnh giới luân hồi.  Tùy theo nghiệp lực sai biệt 

của con người gây tạo trong quá khứ, mà khi lâm chung, người 

hấp hối, có những biểu hiện lâm chung khác nhau, và do ở một 

niệm sau cùng sẽ quyết định con người tái sanh vào là cảnh giới 

gì. 



Vậy sau khi con người chết rồi, họ  đi vào đường nào? 

Không ai có thể xác quyết được! Khi con người lâm chung, nếu 

bạn không bị   Cực trọng nghiệp18 hay  Tập quán nghiệp19  dẫn dắt, thì  Cận tử nghiệp20 sẽ làm động cơ thúc đẩy, lôi kéo con người đi thọ sanh. Nếu bạn không bị ba loại nghiệp (kể trên) thì 



18  Cực trọng nghiệp: Nghiệp thiện hoặc nghiệp ác, năng lực rất mạnh; có khả 

 năng lấn át các nghiệp khác.   

19  Tập quán nghiệp: Nghiệp được hình thành do những tập quán hành động, suy nghĩ khi còn sanh tiền. Khi lâm chung, nghiệp này có thể chuyển thành cận tử 

 nghiệp để tái sanh. 

20  Cận tử nghiệp: Sức mạnh tâm lý của con người trước khi tắt thở.  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  604 



 Tích lũy nghiệp21 sẽ là nghiệp dẫn dắt bạn đi tái sanh. Thế nên mới biết, lâm chung là việc trọng đại nhất của đời người. 



Đức Phật dạy chúng ta, ngay trong đời này phải biết tu 

thiện tu phước, phải biết tích công lũy đức, để dành phước báu 

cho lúc lâm chung. Phước báu này chính là để  cầu khi lâm 

chung: thần trí được sáng suốt, không bị mê hoặc điên đảo, có 

được thiện tri thức giúp đỡ. Đây chính là đại phước báu! 



Nếu như người mà không có phước báu, khi lâm chung 

mê hoặc điên đảo, thần trí mịt mờ, như vậy rất là phiền phức, 

dù có gặp thiện tri thức cũng không hữu dụng. Thần trí bị mê 

mê mờ mờ, điên đảo, nhất định sẽ bị đọa vào 3 đường ác! Nếu 

như  đời này tích chứa công đức thù thắng, khi chuyển kiếp – 

hoàn cảnh sống  đời sau – nhất  định sẽ  tốt hơn  đời này, thù 

thắng hơi nhiều, nên gọi đó là có phước báu! 



Nếu như  bạn tạo ra quá nhiều nghiệp tội, thì tất hoàn 

cảnh sống đời sau của bạn nhất định sẽ kém hơn hoàn cảnh hiện 

tại  đây, bạn sẽ phải sống vất vả  hơn. Nên việc thọ thân vào 

đường nào, hay sẽ chuyển kiếp vào đường nào, việc này quyết 

chắc là do nơi bạn – do ở ngay ý niệm cuối cùng của bạn! 



Đức Khổng Tử có nói: “Vật dĩ loại tụ,  nhân dĩ quần 

 phân, ”  Ngài cũng có nói rõ cái lý này. Pháp giới vô lượng vô biên, bạn tương ứng với pháp giới nào?  Ngạn ngữ chúng ta có 



21  Tích lũy nghiệp: Nghiệp từ vô thủy.  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  605 



câu: “Ngưu tầm Ngưu, Mã tầm Mã,”   bạn tâm đầu ý hợp với 

pháp giới nào thì bạn sẽ sanh vào pháp giới đó, tương hợp với 

sở thích của các bạn. Người thích niệm Phật thì sẽ đi đến Niệm 

Phật đường, người thích cờ bạc thì đi đến sòng bài, người thích 

nhảy thì đi đến phòng trà. Việc này cũng giống như bạn đi thọ 

thân, đi chuyển thế vậy. 



Bạn sẽ chuyển thế đi đến nơi đâu? Chuyển sang nơi nào 

bạn thích ứng hợp đó mà chuyển đến, ai cũng như nhau lý đều 

như vậy! 



Mỗi một người đều có sự hỷ lạc khác nhau, chúng ta phải 

quan sát kỹ thế gian này, quả thật là có rất nhiều hạng: 

-  Người thích của cải, thích tài, sắc, danh, thực, thùy – 

thích những thứ này, Đức Phật nói đó là  sự tham ái. Nếu tâm 

tham ái nặng thì sẽ đọa vào đường Ngạ Quỷ. Vì tất cả loài quỷ 

đều có tâm tham, nên người có tâm tham ái thì tất nhiên sẽ hợp 

với loài quỷ, sẽ thọ sanh sang đường đó. 

-   Người có tâm  ganh ghét, sân hận nặng thì sẽ ứng hợp 

với địa ngục. 

-   Còn  ngu si ư?  Nghĩa là không có khả  năng nhận rõ 

phải, quấy, chánh, tà, thiện, ác… Thậm chí họ còn nhận thức 

điên đảo, chẳng biết lợi hại, hạng người này đâu đâu cũng có, 

họ thích hợp với đường súc sanh. 

-   Như vậy mới hiểu cái lý muốn giữ được thân người, 

tức là phải giữ  vững  được cái đức hạnh cơ  bản của việc làm 

người; tức giữ gìn ngũ giới cấm, có lòng nhân từ giúp đỡ yêu 

thương kẻ nghèo khó, biết phát tâm bố thí … thì sau khi chết sẽ 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  606 



được tái sanh vào cảnh giới người. Có được vậy mới không bị 

mất thân người, đời sau vẫn được chuyển kiếp sang cõi người. 

-  Nếu như người có ý niệm về  đạo  đức cao hơn, giữ 

vững được “ngũ giới và thập thiện,” thì sẽ được chuyển kiếp lên 

cõi trời. 

-  Nếu người có tâm nguyện khẩn thiết, hết lòng cầu sanh 

về thế giới Tây Phương Cực Lạc và thường trì niệm A Di Đà 

Phật, khi lâm chung được Phật A Di Đà lai nghinh tiếp dẫn, 

vãng sanh về Tây Phương Tịnh Độ. Đây là sự chuyển thế thù 

thắng bậc nhất, không có gì có thể sánh bằng, được hết thảy các 

chư Phật đồng tán thán. 



  Nếu như bày ra trước mắt bạn 10 con đường, Phật pháp gọi 

là 10 pháp giới, vậy sau khi chết thì bạn sẽ chọn pháp giới 

nào? – Cái này bạn cần phải có trí tuệ, phải có sự quán xét, 

vì trong mỗi một pháp giới cũng rất là phức tạp, bởi nó có 

vô lượng vô biên cõi ở trong. 



  Giả như bạn nói là bạn chọn pháp giới Phật. Tốt! Tốt thôi. 

Nhưng Phật lại có vô lượng các vị Phật, tức có vô lượng vô 

biên cõi nước Phật, vậy bạn sẽ thọ sanh vào cõi Phật nào 

đây? – Có phải  Đức Phật Thích Ca Mâu Ni đã bao lần 

khuyên bảo chúng ta hãy chọn cõi “Tịnh độ của Đức Phật 

 A Di Đà”  đó ư! Con đường mà chúng tôi đang đi hôm nay là do sư Tổ chọn cho, nên chúng tôi cứ y theo kinh luận Phật 

dạy mà “y giáo mà phụng hành”. 



  Vậy người tu Niệm Phật như chúng ta đây còn sợ hãi điều gì 

nữa! Dù cho có tai nạn lớn gì xảy ra, thậm chí có người nói 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  607 



thế giới này sẽ bùng phát chiến tranh hạt nhân, đạn hạt nhân 

sẽ bùng nổ trên không trung giống như chúng ta xem bắn 

pháo bông vậy, xem rất là vui! Còn chúng ta đây, khi đó sẽ 

đi sang đến thế giới Tây Phương Cực Lạc, chẳng còn sợ bất 

cứ điều gì. 



Trong kinh thường nhắc nhở chúng ta “xa lìa sợ hãi, vọng 

 tưởng” , nên dù cho tai nạn có xảy đến trước mắt cũng không kinh sợ, vì  chỉ chính mình mới có thể làm chủ tể của mình. 

Nếu như tai nạn có xảy đến mà bạn kinh hoàng sợ hãi thì coi 

như phiền phức, bạn sẽ đi vào tam ác đạo. 

Muốn vậy thì từ hôm nay chúng ta phải cố gắng tinh tấn tu trì, 

để khi bất cứ tai nạn nào có xảy ra, cũng đều không sợ hãi.  Hễ 

 tâm định thì có chủ tể, chắc chắn là sẽ đi vào nơi tốt lành! 



 Khuyến tấn Cha Mẹ cầu sanh Tịnh Độ. 

  

 Hỏi:   Làm thế nào để giúp cha mẹ già khởi tín tâm đối với Phật pháp,  để khi lâm chung gặp  được duyên lành niệm Phật vãng 

sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc? 



 Đáp:      Câu  hỏi này rất hay! Có đưa ra câu hỏi này chúng tôi mới thấy được lòng hiếu thảo của quý vị đối với cha mẹ mình, 

có thể đưa cha mẹ sang thế giới Tây Phương Cực Lạc, đây mới 

là đại hiếu đó! Không có gì thù thắng hơn việc hiếu thuận đối 

với cha mẹ đây, biết khuyến tấn cha mẹ sanh sang Tây Phương 

làm Phật, rồi không chỉ là vĩnh viễn thoát khỏi luân hồi mà họ 

còn vĩnh viễn thoát khỏi mười pháp giới. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  608 



Thật sự mà nói mỗi một bạn đạo niệm Phật đây, đối với 

người già nên có cái tâm này, đây là tâm đại hiếu đấy. Bạn thật 

tình nỗ lực tu hành y theo lời dạy của Phật, thường đem công 

đức của bạn hồi hướng cho cha mẹ thì bạn là một đứa con hiếu 

thảo. 



Vậy làm thế nào để có thể ảnh hưởng họ? – Tự mình đích 

thực phải có nỗ lực tu hành, từ chính ngay nơi thân mình, tâm 

mình biểu hiện sự hiếu thảo, được thế mới làm họ cảm động, để 

họ có cảm tưởng tốt đối với Phật pháp, sau đó mới từ từ khuyên 

họ niệm Phật. Vì nếu họ  đều không vui vẻ, không hài lòng 

những gì bạn làm thì bạn khuyên họ niệm Phật rất khó. Nên lựa 

những cơ hội, cơ duyên như lúc cha mẹ đang vui vẻ, lúc ăn cơm 

hay lúc họ  rảnh rỗi..., bạn phải nên thường kể cho họ nghe 

những sự thù thắng của Tịnh  Độ, công đức và lợi ích của sự 

niệm Phật, và các câu chuyện về những người vãng sanh (thời 

cận đại) mà bạn biết được, như Tịnh độ Thánh Hiền Lục Vãng 

Sanh chuyện vậy... Giảng kinh họ chưa chắc đã hiểu, chưa chắc 

có hứng thú, kể chuyện người vãng sanh họ sẽ thích hơn. Nên 

tùy thuận cha mẹ  bạn, không cần  đến chùa, ở nhà niệm Phật 

cũng được. Nếu niệm ra tiếng họ không thích thì bạn nên niệm 

thầm, tất cả đều phải thuận theo cha mẹ. Dùng cách này để giúp 

đỡ, khuyến khích họ, như vậy mới tốt, khi hiểu rồi họ mới dễ có 

thể buông bỏ vạn duyên, nhất tâm niệm Phật. 



 Hỏi:  Cha mẹ trong nhà tuổi tác đã lớn lại có chứng bệnh lẫn như những người già, vậy thưa phải làm sao để khuyên giải họ 

đây? 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  609 



 Đáp:  Việc này thật phiền phức lắm đó! Bản thân bạn phải đoạn ác tu thiện, tích công lũy đức để hồi hướng cho họ. 

Bình thường chúng ta hay nói “hồi hướng”, nếu như việc 

hồi hướng đó không có công đức gì cụ thể, thì việc hồi hướng 

đó cũng không có tác dụng gì! Bạn thấy “nguyện đem công đức 

này”, nhưng công đức gì đây? Không có công đức gì thì không 

được, việc hồi hướng coi như chẳng có hữu dụng! 



 Vậy  công đức tốt nhất là gì đây?  Là tự mình phải ‘y giáo 

 phụng hành’! 



Trong kinh Địa Tạng có những tấm gương mẫu như Bà La 

Môn nữ, hay Ngài Quang Mục. Tự thân bà chân thật tu hành, 

kiền thành như thế nên bà mới thật có công đức, rồi bà mới đem 

công đức đó mà hồi hướng. Còn chúng ta đây chỉ niệm có vài 

câu Phật hiệu, mấy câu Kinh thì không có lợi ích chi cả! 



*   Bạn thấy Bà La Môn nữ ở trong định, thấy Quỷ vương 

nói với bà rằng, “Mẹ của bà đã sanh lên trời rồi!” Nghĩa là sao? 

Chúng ta đọc trong kinh thấy, tuy thời gian bà niệm Phật chỉ có 

một ngày một  đêm, nhưng một ngày một  đêm  đó bà đã niệm 

đến  nhất tâm bất loạn, cho nên Quỷ vương mới gọi bà là “Bồ 

Tát”. Nếu như bà không đạt đến cảnh giới đó thì bà không thể 

nhìn thấy địa ngục – vì chỉ Phật và Bồ Tát mới có thể nhìn thấy 

được cảnh giới này! 



Qua việc này bạn mới hiểu được sự lợi ích của cái tâm 

chân thành, chính do tâm chân thành – trong Kinh A Di Đà dạy 

“hoặc 1 ngày, hoặc 2 ngày, hoặc 3 ngày... sẽ thành tựu,” nên chỉ 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  610 



trong một ngày một đêm mà bà đã đạt đến mức  siêu phàm nhập 

 Thánh, rồi  đem công đức này mà hồi hướng cho mẹ mình, 

khiến cho bà mẹ được sanh thiên. 



*   Còn chuyện của Ngài Quang Mục là ở trong cảnh giới 

mộng – sức tu tập ở trong cảnh giới mộng có hơi kém một chút 

– thông thường chúng ta gọi công phu tu tập của bà là công phu 

thành phiến, bà vẫn chưa  đạt  đến sự nhất tâm, đạt  được nhất 

tâm mới thật sự là Bồ Tát. Chính vì công phu của bà mới là 

thành phiến nên mẹ của bà vẫn còn phải thọ sanh lại nhân gian, 

sanh vào trong một gia đình hạ tiện, thọ mạng chỉ đến 13 tuổi 

rồi lại phải chuyển kiếp. Bà không có được sự thù thắng giống 

như Bà La Môn nữ, bởi vì công phu của bà chưa có đạt đến sự 

nhất tâm. 



 Qua đây mới biết, nếu như bạn muốn hồi hướng thì bạn 

 cũng phải có công đức chân thật, nếu không có công đức chân 

 thật thì bạn lấy cái gì để hồi hướng đây?  Điều này rất là quan trọng! 



Chúng ta học được từ nơi Phật, Bồ Tát là ở ngay trong 

cuộc sống thường ngày, nhất định phải dùng tâm chân thành – 

chân thì không giả, thành thì không hư vọng – nếu là hư tình 

giả ý thì thật là đáng lo lắng. Nhất định không được mảy may 

giả dối, nếu chuyển ý niệm được như vậy thì công đức của bạn 

rất lớn, còn nếu như bạn vẫn còn tự tư tự lợi, vẫn còn tham sân 

si mạn thì không được; cho dù bạn có làm đến thế nào đi nữa 

thì đừng nói chi đến công đức, ngay cả phước đức cũng chỉ có 

được mảy may thôi. 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  611 





Nói về phước đức trong Lục Tổ Đàn Kinh cũng đã dạy 

rõ: “phước đức không có cứu nổi chuyện này”. Có nghĩa việc 

này phước đức không thể cứu! “Sanh tử là việc lớn, phước đức 

 không giải quyết  được mà phải là công đức,”  mà muốn có công đức thì nghĩa là bạn phải thuần thiện, tâm bình hành trực 

được như trên. 



Nên từ nay về sau, vì muốn cho chánh pháp trường tồn, 

vì muốn phổ  độ chúng sanh khổ  nạn, vì muốn phục vụ cho 

chúng sanh,  phàm làm việc gì cũng phải nên có  tâm chân 

 thành, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tuyệt  đối không nên vì bản thân mình thì công đức này rất là lớn đó. Việc này rất quan 

trọng, rất then chốt, quyết định không nên sợ thiệt thòi, phải có 

lòng tin vững chắc như  vậy mới thật sự là có công đức vô 

lượng, mới là chân tâm. 



 Hỏi:  Xin hỏi con có thể bỏ giấy Quy y chôn theo người chết được không? 



 Đáp:  Nếu như trên giấy Quy y đây không có in hình Phật thì được, còn nếu như có in hình Phật thì không được. Thật sự mà 

nói, giấy Quy y của Tiên nhân con cháu cất giữ lại cũng là một 

kỷ niệm tốt, nếu như con cháu có biết Phật pháp thì có thể cúng 

dường giấy này đặt  ở bên cạnh tượng Phật.  Đây là hiếu tâm, 

hiếu tự, thường thường nghĩ đến cha mẹ đã qua đời, đem công 

đức tu tạo tích chứa của mình mà hồi hướng cho họ và cũng 

thường tự cảnh tỉnh mình đoạn ác tu thiện. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  612 



 Hỏi:  Thêm vào quan tài người chết một vài tháp hương, trầm hương, hoa tươi hoặc là thêm vào một vài giấy tiền vàng bạc, 

cách nào là đúng lý, đúng pháp? 



 Đáp:  Trong quan tài có thể không cần phải thêm giấy tiền, thêm những thứ như củi khô, trầm hương… thì được, thêm vào 

những cái này thì tốt thôi. 

Người xuất gia, khi pháp sư qua đời người ta thường bỏ 

những thứ này vào quan tài, không cần bỏ giấy tiền. 



 Hỏi: Trong khu nghĩa  địa của người Nội Mông Cổ, khi đưa người chết  đến nơi hỏa táng thường thấy có giăng tràng phan 

bảo cái, bên trên thì có danh hiệu chư Phật, Bồ Tát. Xin hỏi làm 

như vậy có đúng pháp không, và phải làm như thế nào để giúp 

người thân thích của người chết sanh tín tâm? 



 Đáp:  Phong tục tập quán của mỗi nơi đều có khác nhau, vì vậy nên nương theo các bạn bè thân thích và phong tục tập quán của 

mọi người ở nơi đó. Chúng ta phải hành lễ theo phong tục tập 

quán của họ, có được vậy thì mọi người sẽ rất vui vẻ. Còn nếu 

như muốn áp dụng nghi lễ của nơi khác, thì cũng phải báo trước 

cho họ biết, vì nếu không có nói rõ trước thì người ta sẽ trách 

mình, về điểm này chúng ta cũng cần phải hiểu. 

Còn muốn cho bạn bè thân thích có thể phát khởi tín tâm, 

việc này có liên quan rất lớn  đối với người mạng chung. Nếu 

như người mạng chung có tu hành đúng pháp, thì lúc ra đi sẽ 

hiển hiện ra tướng lành hiếm có, để cho mọi người nhìn thấy 

khiến sẽ hoan hỷ, sanh tín tâm, ham cầu; hoặc nhìn thấy có một 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  613 



số  cảm  ứng, thấy  được những  điều này cũng  đủ  để khiến cho 

người ta sanh tâm chánh tín hơn. 



 Hỏi:   Một phạm nhân (chắc chắn sẽ bị xử tội chết) trước khi lâm chung họ muốn dùng những bộ phận trong cơ thể có giá trị 

của họ đem bán, rồi lấy số tiền đó hiến tặng cho người nhà của 

họ. Có một vị cư sĩ niệm Phật, cũng muốn hiến tặng những bộ 

phận trong cơ thể để có thể giúp cho những người cần thay thế 

để sống. Xin hỏi những việc làm trên có nên hay không, và mối 

quan hệ nhân quả cũng như sự vãng sanh sẽ ảnh hưởng như thế 

nào? 

  

 Đáp:    Người phạm nhân này, trước khi chết, bằng tâm yêu thương của mình, định đem bán bộ phận trong thi thể của mình 

để giúp cho người nhà, thì cái tâm này là tâm thiện rất  đáng 

được tán thán. 



Vị  cư  sĩ này cũng vậy, phát khởi  được cái tâm tích cực, 

muốn đem lợi lạc cho người khác thì đó quả là tâm từ bi chân 

thật, là tâm thiện. 



Nhưng việc hiến tặng các bộ phận trong thi thể, thật sự 

mà nói, điều này có ảnh hưởng đến việc tái sinh của đời sau – 

đời sau mình sẽ  đi vào đường nào, điều này mới rất là quan 

trọng! Quan điểm của người thế gian thường hời hợt vậy thôi, 

không  được rồi, nhất  định phải thận trọng! Trong kinh Đức 

Phật có dạy, con người sau khi chết rồi, thần thức đại khái ước 

tính là khoảng 8 tiếng đồng hồ sau mới rời khỏi thân xác. Chỉ 

khi thần thức rời khỏi hẳn thân xác rồi, thì cái thân xác đó mới 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  614 



thuần túy thuộc về vật chất, bởi khi ấy nó không còn nhận biết 

sự đau khổ. 



Còn nếu như thần thức chưa có rời khỏi, thậm chí tuy đã 

tắt thở rồi, hoặc máy ghi nhận tín hiệu sóng âm của thần kinh 

óc não cũng  đã tắt, nên có thể tuyên bố là họat  động của các 

giác quan thần kinh đã chết. Sóng âm não đã ngưng rồi, nhịp 

mạch tim cũng ngừng đập và hơi thở cũng đã ngừng –  nhưng 

 thần thức vẫn chưa chắc đã rời khỏi thân xác – nên khi thân bị 

đau đớn, tâm vẫn sanh khởi phiền đau! 



Phật tử tu niệm Phật, lúc lâm chung còn phải chịu sự giải 

phẫu để cắt lóc các bộ phận trong cơ thể, nếu tâm bạn không có 

một chút sân giận gì cả thì bạn có thể làm chuyện này. Nếu lúc 

đó bạn lại cảm thấy đau đớn, lại hối hận, thì bạn không thể vãng 

sanh đến Cực Lạc thế giới, đây là một chuyện rất mạo hiểm. 



Khi bạn hiến tặng bộ phận trong cơ thể bạn, bất quá chỉ 

giúp cho một người kéo dài sanh mạng thêm được vài năm mà 

thôi; nếu bạn có thể thành Phật, thì những   chúng sanh trong 

 hư không pháp giới sẽ được bạn độ không biết nhiều đến mức nào.  Bài toán này chúng ta cần phải biết tính! 

  

 —()— 

  

  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  615 



  

Nhiều Người Vãng Sanh Cùng Lúc thì Làm Sao 

Phật A Di Đà Đến Tiếp Dẫn Hết Được? 

  

 Trích trong Sơ Cơ Tịnh Nghiệp Chỉ Nam  

  Ấn Quang đại sư 

 ---oOo--- 

  

 Có người hỏi: Đức Phật A Di  Đà ở yên nơi Cực Lac. Thế giới ở  mười phương thì vô lượng vô biên. Chúng sanh niệm Phật 

trong một thế giới cũng vô lượng vô biên. Đức Phật A Di Đà 

làm sao có thể dùng một thân cùng một lúc tiếp dẫn tất cả 

chúng sanh niệm Phật trong vô lượng vô biên thế giới ở mười 

phương? 



 Đáp: Sao ông lại dùng tri kiến phàm phu mà suy lường cảnh Phật. Hãy dùng một thí dụ  để thuyết minh khiến mê lầm của 

ông  được dứt trừ. Một vầng trăng sáng trên bầu trời trong, 

muôn sông đều hiện bóng. Mặt trăng nào có ý chiếu khắp! Trên 

trời chỉ có một vầng trăng mà biển cả, sông lớn, dòng to, khe 

nhỏ thảy  đều hiện  đủ toàn thể  mặt trăng. Dù nhỏ như  nước 

trong một cái chén hay một giọt cũng đều hiện đầy đủ toàn thể 

mặt trăng. 



Vả lại, mặt trăng nơi sông hồ, một người nhìn xem thì có 

một mặt trăng hiện trước người đó, trăm ngàn muôn ức người ở 

trăm ngàn muôn ức chỗ nhìn xem thì đều riêng có mặt trăng 

hiện ra trước. Nếu trăm ngàn muôn ức người đều riêng hướng 

về  Đông, Tây, Nam, Bắc mà đi thì mặt trăng cũng  đi theo và 

thường hiện nơi những người  đó. Dù đi  đến  đâu cũng không 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  616 



thấy xa gần. Nếu trăm ngàn muôn ức người  đứng yên chẳng 

động thì mặt trăng cũng đứng yên chẳng động mà vẫn thường 

hiện nơi những người đó. Chỉ khi nước trong yên lặng thì mặt 

trăng hiện, nước đục hoặc xao động thì mặt trăng ẩn. Mặt trăng 

vốn không có tâm lấy bỏ. Nó không hiện là do nước đục và xao 

động. Vì thế, mặt trăng không do đâu mà hiện bóng được. 



Tâm chúng sanh như nước. Phật A Di Đà như mặt trăng. 

Chúng sanh có tín nguyện đầy đủ chí thành cảm Phật, đức Phật 

sẽ ứng hiện, như nước trong thì trăng hiện vậy. 



Nếu tâm chẳng thanh tịnh chẳng chí thành, tương ưng với 

tham, sân, si ắt cùng Phật trái nhau. Như nước đục và xao động, 

dù trăng chiếu chẳng sót chỗ nào nhưng chẳng thể hiện bóng rõ 

ràng. Mặt trăng là sắc pháp thế gian mà còn có sự vi diệu như 

thế, huống là đức Phật A Di Đà đã sạch hết phiền não, phước 

huệ đầy đủ, tâm trùm thái hư, lượng khắp pháp giới đó ư? Cho 

nên, kinh Hoa Nghiêm nói: 



 “Phật thân sung mãn đầy pháp giới 

   Khắp hiện tất cả trước quần sanh 

   Tùy duyên cảm ứng đều cùng khắp 

   Mà luôn ở tại tòa Bồ đề.” 



Cho nên biết, khắp pháp giới cảm thì khắp pháp giới ứng. Phật 

chưa từng khởi tâm động niệm, không có tướng đến đi – mà có 

thể làm cho chúng sanh duyên đã thành thục thấy đức Phật đến 

tiếp dẫn mình về Tây Phương. Người ôm mối nghi này vốn 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  617 



chẳng phải là ít, nhân đây trình bày đại ý khiến cho họ sanh 

lòng tin chân chánh vậy. 



 —()— 

Tri Ân Báo Ân 

  

 Hòa Thượng Tịnh Không giảng 

 cư sĩ Vọng Tây cẩn dịch 

 ---oOo--- 



Hôm nay có vị đồng tu đưa ra câu hỏi: “Làm cách nào để 

siêu độ thân bằng quyến thuộc của mình?” Cho thấy đây là một 

vấn  đề quan trọng,  được nhiều người quan tâm đến. Những 

người  đã chết, niềm mong mỏi tha thiết duy nhất của họ là 

trông nhờ vào sự giúp đỡ  của con cháu. Do đó con cháu cần 

phải tu học Phật Pháp, theo đúng phương pháp của Phật đã dạy 

để tu hành, đây là cách thức giúp đỡ có hiệu quả nhất. 



Nhưng trong Phật Pháp có 8 vạn 4 ngàn pháp môn, mà 

pháp môn trì danh niệm Phật là phương pháp dễ tu và mau 

chóng  đạt  được kết quả nhất. Nếu chúng ta thật sự phát tâm 

muốn cứu thân bằng quyến thuộc vĩnh viễn xa lìa ác đạo, thì 

chúng ta phải mạnh dạn bước vào niệm Phật đường, chân thật 

niệm Phật, đồng thời phải có tâm kiên cố. 



Trong cuộc sống dầu có nhiều bận rộn, một tuần chúng ta 

phải đến niệm Phật đường một ngày. Niệm Phật vì ai? Vì giúp 

đỡ thân bằng quyến thuộc hiện kiếp, cũng như thân nhân nhiều 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  618 



đời kiếp  đã qua. Công đức này thật to lớn vô cùng. Hiện nay 

trong niệm Phật đường của chúng ta, mỗi tuần niệm Phật một 

lần 24 giờ. Một ngày như vậy, chúng ta hãy buông xả thân tâm 

vạn duyên thế giới bên ngoài, dùng tấm lòng chân thành thanh 

tịnh từ bi, đồng thời với tâm niệm báo ân để  đến niệm Phật. 

Được như thế, việc niệm Phật của chúng ta mới mong kết quả 

tốt, và nhất là đối với ông bà, tổ tiên, cha mẹ  đã quá cố  của 

chúng ta sẽ  được vô cùng lợi lạc, và công đức của chúng ta 

cũng thật là to lớn. 



Trong  đây có người thắc mắc: “Làm sao biết  được thân 

bằng quyến thuộc lúc nào thoát khỏi ác đạo?” 



Xin thưa rằng: “Ngay lúc quý vị phát tâm chân thành 

niệm Phật, họ lập tức thoát khỏi ác đạo!” Bởi vì việc làm của 

quý vị chân thật không giả  dối, thì liền  được cảm  ứng, chứ 

không phải chờ đến khi quý vị niệm Phật đến lúc công phu của 

quý vị thành khối họ mới được siêu thoát. Tuy nhiên nếu công 

phu của quý vị thành khối, nghĩa là tâm không xen tạp, không 

gián đoạn, có thể gọi là chứng tiểu quả, thì phước báo của họ sẽ 

được sanh lên Thượng thiên đạo, tức là Trời, Người, A tu la. 



Trường hợp công phu niệm Phật của quý vị không ngừng 

nâng cao, thì thân bằng quyến thuộc của quý vị sẽ không bao 

giờ trở lại ác đạo. Đến đây quý vị đủ hiểu rõ hai mặt lý và sự 

của công đức niệm Phật, rồi từ đây quý vị sẽ tự biết mình nên 

làm thế nào. 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  619 



Khi phát tâm đền công ơn sâu dày đối với cửu huyền thất 

tổ, thân bằng quyến thuộc, thì pháp môn niệm Phật là điều rất 

tốt, tuy nhiên nếu không có ngoại duyên hỗ trợ, và vì nghiệp 

chướng tập khí của mình, thì công phu không được  đắc lực. 

Một niệm Phật  đường chân chính là một tăng thượng duyên 

giúp chúng ta tu hành. Duyên này rất thù thắng! 



Hôm qua có một vị đồng tu người Mỹ đến nói với tôi rằng: 

“Tôi vào niệm Phật đường thấy chung quanh đều có hình Phật, 

tôi có cảm giác như chính mình cũng là Phật”. Cảm giác này 

thật không sai! Điểm thù thắng khác nữa là ở niệm Phật đường 

là được mỗi ngày nghe giảng kinh thuyết pháp, sau khi nghe và 

hiểu được nghĩa lý trong kinh, rồi siêng năng tu hành, đây gọi là 

giải hành tương  ưng. Nếu một niệm Phật  đường hằng ngày 

không được giảng kinh thuyết pháp, người tu niệm Phật không 

thể nào giải hành tương ưng được thì đa số dễ lạc vào hình thức 

niệm Phật. Như vậy hiệu quả sẽ khác nhau lắm. 



Hiện nay có một số đạo tràng ở những nơi khác đến tham 

dự Phật Thất và áp dụng phương thức niệm Phật ở đây vào đạo 

tràng của họ, thật là quý hoá vô cùng. Tôi hy vọng mỗi  đạo 

tràng ở những nơi khác đều có thể xây Niệm Phật đường, hầu 

giúp mọi người cùng nhau niệm Phật. Tuy nhiên một nhân tố 

cần thiết không thể thiếu, đó là phải hiểu rõ lý lẽ. Muốn hiểu rõ 

lý phải có người giảng kinh thuyết pháp không gián đoạn. Nếu 

quý vị không tìm được người giảng pháp, có thể đến đạo tràng 

của chúng tôi lấy băng về nghe. Mỗi ngày nên mở băng nghe 

hai giờ đồng hồ, như vậy Niệm Phật đường của quý vị đối với 

chúng tôi không có sai khác. Công phu niệm Phật của chúng ta 





Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  620 



một khi đã thành khối, không những thân bằng quyến thuộc của 

kiếp này, thậm chí đến nhiều đời nhiều kiếp trước của chúng ta 

mà chúng ta không biết hoặc không thể nhớ, họ vẫn được siêu 

độ. 



Nghĩ đến việc này, nếu chúng ta không siêng năng nỗ lực 

tu hành, chúng ta thật có lỗi với ông bà tổ tiên, thân bằng quyến 

thuộc vậy. 



Do đó khi vào niệm Phật đường, chúng ta phải mang tâm 

“tri ân báo ân” để niệm Phật. Chính cái tâm này là một động lực 

mạnh mẽ thúc đẩy chúng ta tinh tấn không ngừng. 



Hôm nay những chúng sanh này vẫn còn kẹt trong ác đạo, 

không có khả  năng giải thoát, nên họ hoàn toàn trông cậy  ở 

chúng ta. Những người hiểu Phật Pháp, hiểu giáo lý chân thật 

nên y giáo phụng hành. Không những giúp họ ra khỏi cảnh khổ, 

mà mọi tai kiếp hiện nay trên thế giới đều có thể hóa giải, có 

thể đạt đến chỗ quốc thới dân an như lời Phật nói. 



Cho nên, niệm Phật không phải chỉ vì mình mà thôi mà 

còn vì thân bằng quyến thuộc và vì tất cả chúng sanh! 





  



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  621 



 

TÂM THƯ 

---oOo-- 

Kính thưa quý vị liên hữu đồng tu. 

Tôi là một Phật tử  tại gia, tuổi  đã ngoài 70 mươi, thân già, 

mắt kém, trí nhớ sút giảm – nhớ trước quên sau. Sức khoẻ cũng theo 

lẽ vô thường mà suy yếu. Tuy rằng tôi đã chuyên tu pháp niệm Phật 

cầu vãng sanh Tây Phương Cực Lạc đã nhiều năm, nhưng vẫn còn ở 

hạng hạ căn, sơ cơ. Trong quá trình học Phật, tôi đã sưu tầm được 

một số tài liệu quý báu về “Pháp Môn Tịnh Độ” của chư Phật, Tổ, 

đại đức và các cư sĩ, và tự nghĩ rằng nó đã mang lại cho bản thân tôi rất nhiều lợi ích. Nay tôi có tâm nguyện kết tập những tài liệu này lại thành một tập sách, gọi là “Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh  Độ”,  để 

cúng dường chư Phật tử bốn phương cốt hầu cùng nhau kết duyên 

Tịnh Độ. 

Hiện nay, tôi vẫn thường xuyên cộng tu tại Pháp Viện Minh 

Đăng Quang, Tampa, Florida, USA, chuyên tâm niệm Phật cầu vãng 

sanh Tây Phương Cực Lạc. Tuy rằng thân đã già yếu, nhưng lòng 

vẫn luôn mong muốn góp chút ít công sức trong giáo pháp của Như 

Lai để đền ơn Phật và chúng sanh. Vì biết mạng sống là vô thường, 

nên tôi luôn một lòng tinh tấn niệm Phật, với niềm tin chân thật và 

son sắt là lúc lâm chung tôi đuợc Phật A Di Đà  đến tiếp dẫn,  đới 

nghiệp vãng sanh, một đời này liễu sanh thoát tử. Hôm nay, tôi mạo 

muội biên soạn tập sách này, mong được tích lũy chút ít thiện căn 

phước đức để hồi hướng trang nghiêm Phật Tịnh Độ, trên đền bốn 

ơn nặng, dưới cứu khổ ba đường. Nếu có những thiếu sót và sai lầm 

gì, không hợp với ý của Chư Phật, Chư Bồ tát, Chư Tỳ Kheo Tăng 

Ni, chư vị cư sĩ và Phật tử... Tôi xin ở tận đáy lòng thành tâm sám 



Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  622 



hối. 

Nếu công việc này có chút ít công đức nào, tôi xin nguyện 

đem tất cả  hồi huớng về cho ông bà, cha mẹ, những người thân 

thương trong gia tộc  đã quá cố, mong cầu chư  vị  hương linh quá 

vãng này dù ở trong bất cứ  cảnh giới nào, đều phát lòng Tín-

Nguyện-Hạnh niệm Phật cầu vãng sanh Cực Lạc và đều được thành 

tựu, tự  cứu mình, rồi cứu người... Tôi cũng nguyện xin hồi hướng 

công  đức này cho tất cả chúng sanh trong mười phương: âm siêu 

dương thới, pháp giới chúng sanh, tình dữ vô tình đều được an trụ 

trong hồng danh “Nam Mô A Di Đà Phật” và đồng vãng sanh Cực 

Lạc, viên thành Phật đạo. 

Nội dung của tập sách này là gồm những lời dạy bảo quý báu 

của chư Tổ Tịnh tông, ước mong những lời dạy vô giá này sẽ đem 

lại cho những ai – hâm mộ tu hành tịnh nghiệp, mong được giải 

thoát – được muôn phần lợi lạc. 

Kính xin chư vị Phật tử hoan hỷ dành thời giờ đọc những bài 

tuyển tập trong tập sách này, và tùy theo sở đắc mà Hiểu, Nhớ, Tín, 

Nguyện và Hành pháp môn niệm Phật cho được  đúng như lý như 

pháp, để cùng nhau phát Bồ Đề tâm, nhất tâm niệm Phật, tinh tấn tu 

thành Phật cứu độ chúng sanh. 

Thành kính tri ân. 

 Phật tử Nguyễn Long, Pháp danh Minh Tâm 

 ---oOo--- 









Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  623 



 

Tác giả không giữ bản quyền 

và rất hoan nghinh mọi phiên dịch và tái 

ấn tống. Nếu cần, xin liên lạc tác giả, để 

được cung cấp bản văn đánh máy trong 

Microsoft Word/Acrobat file. 

Chân thành cảm ân. 

  

 Long Nguyễn, 

 2804  Ravendale, 

 Ln Holiday, FL 34691 

 USA. 

  

 Email address: longn060@gmail.com  











Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  624 



 

LỜI CẢM TẠ VÀ HỒI HƯỚNG 

  



Chúng tôi chân thành tri ân quý Phật tử cùng 

chung  đóng góp tịnh tài để  ấn tống tập sách này. 

Nguyện đem công đức này cầu hồi hướng cho Phật 

nhật tăng huy, Pháp luân luôn chuyển, thiên hạ thái 

bình, mưa thuận gió hoà, tai dịch chẳng khởi, binh 

đao chẳng động, quốc gia hưng thịnh, chúng sanh 

an lạc. 



Nguyện đem công đức này 

Hướng bốn ân ba cõi 

Khắp pháp giới chúng sanh 

Ðồng vãng sanh Cực Lạc 

Thành Phật độ chúng sanh 

 

Nam Mô Công Ðức Lâm Bồ-tát Ma Ha Tát 

Nam Mô A Di Ðà Phật 

 

 

 











































































































Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  625 



Danh Sách Phật Tử Ấn Tống 

Albert Zou 

Euro $ 50.0 

Ẩn danh 

US $ 18.0 

Ẩn danh 

US $ 300.0 

Ân Viên 

Euro $ 60.0 

Cao Ngọc Lan 

US $ 100.0 

Chơn Đoan 

US $ 100.0 

Diệu An Dung 

US $ 20.0 

Diệu An Nho 

US $ 20.0 

Diệu Minh 

Euro $ 50.0 

Diệu Ngộ 

US $ 100.0 

Diệu Pháp 

US $ 20.0 

Diệu Thơm 

US $ 10.0 

Diệu Thục 

Euro $ 50.0 

Hàng Anh 

Euro $ 100.0 

Hưu Trạch Đô 

US $ 100.0 

Khánh Ngọc 

US $ 100.0 

Khoa 

US $ 400.0 

La Thành 

US $ 100.0 

Laura Trịnh 

US $ 200.0 

Lê Thị Bích 

US $ 20.0 

Lưu Thanh Nhàn 

US $ 200.0 

Mai Bentz 

CND $ 100.0 

Minh Giác 

CND $ 100.0 

Minh Hưng 

Euro $ 50.00  

Minh Tâm 

US $ 100.0 

Ngọc Tường 

US $ 50.0 

Nguyễn Diễm và Lê Hoa 

US $ 40.0 









































































Tuyển Tập Khuyến Tu Tịnh Độ  626 



Nguyễn Hồ 

CND $ 100.0 

Nguyễn Hoa 

US $ 20.0 

Nguyên Lộc 

US $ 50.0 

Nguyễn Phương 

US $ 200.0 

Nguyễn Thanh Loan 

US $ 200.0 

Nguyễn Thị Hồng Điệp 

Euro $ 50.0 

Như Liên 

Euro $ 300.0 

Như Phụng 

Euro $ 100.0 

Pháp Chi 

Euro $ 100.0 

Pháp Tuệ 

Euro $ 50.0 

Quí Ngọc 

US $ 50.0 

Tâm Thành & Kim Sa 

US $ 100.0 

Thủy Ngọc 

US $ 100.0 

Trần Hương Nga 

US $ 100.0 

Trần Thị Tài 

US $ 200.0 

Trần Tỉ Hằng 

CND $ 100.0 

Trương Mỹ Hạnh 

CND $ 50.0 

Văn, Võ Quốc Cường 

Euro $ 50.0 









index-626_17.png





index-626_16.png





index-626_19.png





index-626_18.png





index-626_20.png





index-626_2.png





index-626_22.png





index-626_21.png





index-626_24.png





index-626_23.png





cover_image.jpg
Tuyen-Tap-
Khuyen-Tu-Tinh-
Do





index-625_7.png





index-625_9.png





index-625_8.png





index-626_10.png





index-626_1.png





index-626_12.png





index-626_11.png





index-626_14.png





index-626_13.png





index-626_15.png





index-626_4.png





index-626_34.png





index-626_6.png





index-626_5.png





index-626_8.png





index-626_7.png





index-6_1.jpg





index-626_9.png





index-625_1.png





index-624_1.png
~ i/\/





index-625_11.png





index-625_10.png





index-625_13.png





index-625_12.png





index-626_25.png





index-626_27.png





index-626_26.png





index-626_29.png





index-626_28.png





index-626_30.png





index-626_3.png





index-626_32.png





index-626_31.png





index-626_33.png





index-1_1.png





index-331_1.png





index-1_2.png





index-357_2.png





index-357_1.png





index-620_1.jpg





index-5_1.jpg





index-623_1.jpg





index-625_28.png





index-625_27.png





index-625_3.png





index-625_29.png





index-625_31.png





index-625_30.png





index-625_33.png





index-625_32.png





index-625_25.png





index-625_24.png





index-625_26.png





index-625_18.png





index-625_2.png





index-625_19.png





index-625_21.png





index-625_20.png





index-625_23.png





index-625_22.png





index-625_15.png





index-625_14.png





index-625_17.png





index-625_16.png





index-625_46.png





index-625_45.png





index-625_48.png





index-625_47.png





index-625_5.png





index-625_49.png





index-625_51.png





index-625_50.png





index-625_6.png





index-625_52.png





index-625_44.png





index-625_36.png





index-625_38.png





index-625_37.png





index-625_4.png





index-625_39.png





index-625_41.png





index-625_40.png





index-625_43.png





index-625_42.png





index-625_35.png





index-625_34.png





